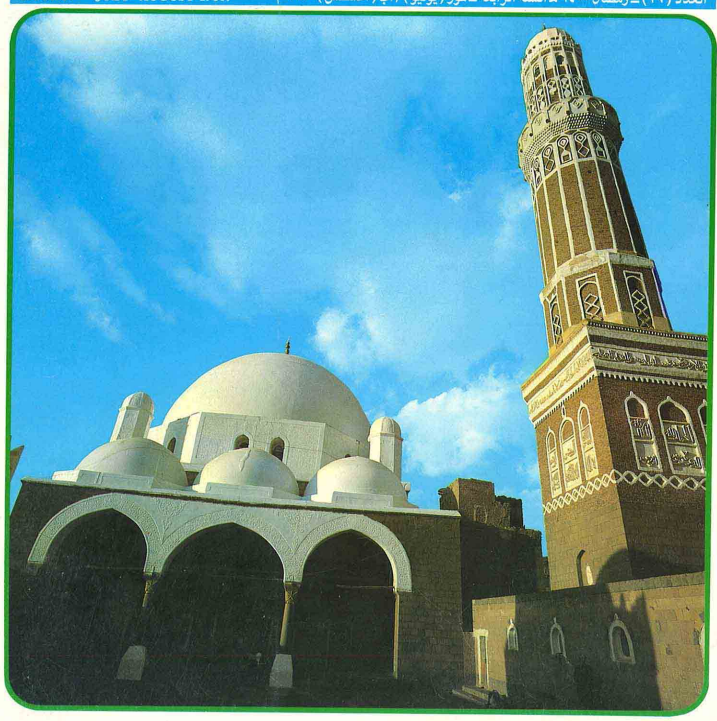


العدد ( ٣٩ ) \_ رمضان ١٤٠٠ ه السنة الرابعة \_ تموز (يوليو ) / آب ( أغسطس ) ١٩٨٠ م





رئيس التحرير علوي طه الصافي

> مجلة ثقافية شهرية تصدرعن دار الفيصل الثقافية

د (۳۹) رمضهان ۱٤٠٠ه السينة الرابعية تمول (بوليو) / آس ( اغسطس) ١٩٨٠ ه

#### فذالعدد



★ حين أخلت الدولة الإسلامية صناعة النسيج من اليونان والرومان، أخذتها لتصبغها بطابعها وشخصيتها، وتطورت صناعة النسيج بحيث أصبحت صناعة ذات طابع إسلامي. طالع صن (١١٧) ★





 ★ على الرغم من أن إمكانية
 قيام الإنسان برحلات إلى مختلف
 الكواكب في الفضاء إلا أن هناك شيئاً ما زال بعيد المنال عن الكثير منا . طالع ص (٧٥)

| ٥     | الحركة الثقافية في شهر                                       |
|-------|--------------------------------------------------------------|
| 14    | أبو حنيفة إمام فقه الرأي وموقفه من السنة د . محمد سلام مدكور |
| **    | نظام الساعات المعتمدة أين نحن منه ؟ د . يوسف القاضي          |
| **    | فهم جديد لكلمتين قديمتين سبلاح عبد الصبور                    |
| *1    | زين النساء شاعرة هندية مسلمة عمد رجب بيومي                   |
| 72    | في الطائرة (قصيدة)في الطائرة (قصيدة)                         |
| 40    | صنعاء أو مدينة أزال (مدينة وتاريخ) إبراهيم عبد الله مفتاح    |
| 01    | (لقاء مع) الشيخ عبد الله العلايلي                            |
| 00    | الشعر الأصيل والشعر الحديث إلياس قنصل                        |
|       | أبو الحسن الندوي مفكر وداعية                                 |
| ٦.    | (من رواد جائزة الملك فيصل العالمية)د. عبد الحليم عويس        |
| 70    | أضواء على مسيرة النقد اليوناني القديم د . محمد أحمد العزب    |
| 7.4   | مع الفــكر (قصيدة)                                           |
| ٧.    | كشاجم الشاعر العالم والواصف المبدع د . محمد بن سعد الشويعر   |
| VO    | الحياة في الفضاء المن العزيز حامد أبو زناده                  |
| ۸٠    | ركبت الهوى من أجل عينيك «قصيدة» عبد الله بلخير               |
| ۸٣    | رحالة في جزيرة العرب (رحلة في كتاب) عرض وتحليل: محمود علي    |
| 91    | المسلمون في الصين (موضوع خاص)د. عمد التونجي                  |
| 1 . 8 | عاصفة ثلجية (لوحة وفنان)وليام تيرنير                         |
| 1.4   | بورمــــا (من عادات الشعوب)                                  |
| 11.   | رعاية المبدعين والموهوبين عيسى الجراجرة                      |
| 114   | النسيج الإسلاميالمناب العزيز                                 |
| 144   | غزوة بدر الكبرى غزوة بدر المكينسي أحمد                       |
|       | اللغة الأوغاريتية أقدم لغة مؤبجدة وصلة                       |
| 144   | كاملـة بالعربيـة                                             |
| 144   | الحــوار (قصيدة)ا                                            |
| 145   | التعرُّق ما هو ما مضاره وفوائده ؟ ترجمة : عبد الرحمن حميدة   |
| 144   | قلب مهجور فوق ذرى الرمال (قصة) ترجة: عمد كامل الهنداوي       |
|       | الشعر العراقي الحديث وأثر التيارات السياسية                  |
| 184   | والاجتماعية فيه (مطالعات في كتب)عجاج نويهض                   |
| 101   | دائرة معارف (أثريــــة)                                      |
| 107   | مناقشات وتعليقات                                             |
| 101   | كتب وردت إلى الجلة                                           |
| 109   | مسابقة مجلة الفيصل                                           |
|       |                                                              |

من كتاب هذا المدد ...... في المدد ال

## بإبهذاالعدد لا منكزابهذاالعدد لا منكزابهذاالعدد



★ من مواليد عام

\* عمل بوزارة المالية ، كما عمل بالشعبة السياسية في ديوان الملك عبد العزيز رحمه الله ، ثم عمل رئيساً لمكتب الجامعة العربية والمؤتمرات الدولية في الديوان نفسه ، مم رئيساً للديوان إمارة الرياض ، ثم معاوناً لرئيس ديوان سمو ولي العهد وسكرتبرأ خاصاً له ، ثم مديراً عاماً للإذاعة والصــحافة والنشر، ثم وزيــرأ للإعلام ، فكان أول وزير للإعلام في المملكة .

🖈 قام بعدد من الرحلات التاريخية بصحبة الملك عبد العزيز والملك سعود رحمهما الله .

★ لـه كتـاب «وحـــي الصحراء» نشره منذ خمسين عــامأ بالاشتراك مع صديق له ، وله أبحاث ومقالات نشرتها الصحافة .

★ يجيد اللغة الإنجليزية إلى جانب لغته العربية الأصل.

★ يعمل حالياً متفرغاً العماله الخاصة ، وللمطالعة والتأليف .



- من مواليد مدينة « الكرك » جنوبسي الأردن عام ١٩٣٧م .
  - ليسانس آداب \_ قسم تاريخ .
  - دبلوم الدراسات العليا في التربية وعلم النفس .
  - دورات ودراســـات في المكتبات والتوثيق، وأساليب التعليم الثانوي .
  - عمل في حقىل التدريس فترة من الـزمــن .
  - عمل رئيساً لقسم الإعلام التربوي في وزارة التربية والتعليم الأردنية .
  - عمــل في وزارة الثقــافة والشباب رئيساً لقسم الدوريات ،

- ورئيساً لتحرير المجلات الثقافية مثل
- کہا عمل رئیساً لقسم نشر
- عضو رابطة الكتّاب
- المؤتمرات الأدبية .

- مجلة «أفكار»، ومجلة « الشباب » .
- الإنتاج الثقافي وتوزيعه .
- يعمل حالياً مساعداً لمديـر عام المكتبات والوثائق الوطنية بوزارة الثقافة والشباب.
- الأردنيين.
- له عدد من الكتب المعدة للنشر في القصيرة ، والأمثال، والنقد، والفنون التشكيلية .
- اشترك في عدد من

- ماجستیر آثار إسالامیة \_\_ جامعة القاهرة ١٩٥٤م.
- متخصص في العمارة
- يشغل حالياً مساعد مدير

#### • من مواليد شبراخيت \_ مصر ١٩٢٥م.

- والفنون الإسلامية .



### 

- ماجستير في الأداب .
- حالياً يعمل أستاذاً للأدب
- متخصص في دراسات

#### \_ دراسات في العمارة والفنون الإسلامية .

- وأبحاث النقد واللغة العربية وأداسا والتاريخ واللغات السامية القديمة .
- له عدة أبحاث في تاريخ اللاذقية \_ الحركة الأدبية في اللاذقية \_ مستقبل الكتابة العربية ــ اللغة العربية واللغات السامية .



الخليج العربي . له أبحاث تتعلق بالأزياء الإسلامية ، ودراسات عن مساجد الكويت .

\_ الحياة العلمية في الدول

\_ حضارة الكويت ودول

• من مواليد الرباط\_ في

بـكالوريــوس الآداب

• يجيد اللغتين الفرنسية

● نشرت له بعض المقالات

• يتابع حالياً دراسته العليا

- تخصص شعبة الإدارة العامة بالمدرسة الوطنية للإدارة العمومية

العلاقات العامة ، وزارة الداخلية

● اشترك في عدة مؤتمرات في

فرنسا وإنجلترا ، وحضر مهرجان

العالم الإسلامي في لندن عام

والأبحاث في صحافة بلده، وفي

والإسبانية .

الصحافة العربية.

بالرباط.

المصرية .

· 1947

الإسلامية .

• مؤلفاته:

\* \* من خلال هذا «الملف» سوف نحاول رصد الحركة الثقافية من اصدارات جديدة.. وندوات.. ومؤتمرات.. ومعارض.. ومناسبات.. وأحداث ثقافية .. وادبية.. وفنية بصورة نطمح أن تكون مسحا شهريا لجريات الحركة الثقافية ليس في «الـوطن العـربي» فحسب، بل في «العالم» الانساني.

أملنا أن نجد من المؤسسات العلمية . والتربوية . والفنية . الى جانب الأدباء . والمفكرين كل عون في إمدادنا بالجديد الدائم من النشاطات لتحقيق الأهداف التى تسعى اليها المجلة لخدمة القارىء . لإضافتها الى ما يزودنا به مندوبونا، والله الموفق \*\*



- كتاب عن الأديب الراحل محمد حسن عواد.
- نادي الطائف الأدبي يعلن عن مسابقته الثقافية الرابعة لعام ١٤٠٠ ه.
  - جاعة أبولو الجديدة في القاهرة.
- مؤتمر عالمي للموسيق الإسلامية بمناسبة مرور أربعة عشر قرناً على ظهور الإسلام.
  - الندوة العربية الثانية للفولكلور في العراق.
  - ندوة للخبراء العرب في دمشق لتوحيد المصطلحات الجيولوجية .

# قدالعالم :

- عبد العزيز بنعبد الله اختير عضواً عاملًا في منظمة حقوق الإنسان.
  - معرض للأختام الأثرية السورية أقيم في ألمانيا.
- إحسان عباس الفائز بجائزة الملك فيصل لهذا العام عضو شرف في الجمعية الألمانية للشرق.
  - معرض لفنون القبائل الأسترالية القديمة.
  - ميدالية تحمل صورة ابن سينا تصدرها روسيا بمناسبة مرور ألف عام على مولده.

وبيانات عن نشاطات الإدارات الصحية . إلى جانب عدد من الأبواب التي ستكون عوناً للباحثين والخططين في الجاثهم ودراساتهم .

#### \*كتب جديدة \*

- "نفحات الجنوب"، ديوان شعري جديد للشاعر محمد على السنوسي، صدر عن نادي جيزان الأدبي.
- أغنية الشمس »، دبوان شعري للشاعر إبراهيم الزيد،
   صدر عن نادى الطائف الأدبي.
- «بسمة من بحيرات الدموع»، رواية من تأليف عائشة
   زاهر أحمد، صدرت عن نادي جدة الأدبي.
- « في موكب الأبطال » ، تأليف اللواء المتقاعد على حسين عويضة ، صدر عن نادى الطائف الأدبى .
- «المسحوق»، مجموعة قصصية للقاص محمد حمد الصويغ، صدرت عن نادي الطائف الأدبي.
- «سوق الخميس»، مجموعة قصصية للقاص خليل إبراهيم
   الفزيع، صدرت عن نادي الطائف الأدبي.
- « التنمية . . . قضية » ، تأليف الدكتور محمود محمد سفر ، صدر ضمن سلسلة الكتاب العربي السعودية التي تصدر عن تهامة للدعاية والإعلان والنشر .
  - ★ «رباعیات»، دیوان شعری للشاعر محمود عارف.
- « من أحاديث المنبر » ، تأليف عبد العزيز بن عبد الله بن
   حسن ، صدر عن الجمعية العربية السعودية للثقافة والفنون .
- «قضية عمود الشعر في النقد العربي القديم . .
   ظهورها وتطورها » ، تأليف الدكتور وليد قصاب ، صدر عن دار العلوم بالرياض .
- « القيادة الإدارية »، تأليف الدكتور نواف كنعان ،
   صدر عن دار العلوم بالرياض .
- ◄ خَلقُ الإنسان بين الطب والقرآن ، تأليف الـدكتور
   عمد على البار ، صدر عن الدار السعودية للنشر والتوزيع .
- «مكعبات الرطوبة»، مجموعة قصصية تاليف عبدالله
   السالمي، صدرت عن دار العلوم بالرياض.
- «حارة مقبل المطر»، مجموعة تصصية، تأليف عاشق عيسى الهزال، صدرت عن مطابع الزائدي بالطائف.
- و «الإنسان في ظل الأديان»، تاليف الدكتورة عهارة
   نجيب، صدر عن مكتبة المعارف بالرياض.
- الكبار في المملكة وتطبيقاته ، إعداد محمد أمين فلاتة ، صدر عن وزارة المعارف .
- « ذكريات باريس » ، تأليف عبد الكريم الجهمان ، صدر

#### كتاب عن العواد

قرر مجموعة من الأدباء إصدار كتاب عن الأدبب المرحوم محمد حسن عواد ، يتناول حياته من جوانبها الفكرية والفلسفية والأدبية ، وذلك من قبيل الاهتام به .

#### مسابقة ثقافية

أعلن نادي (الطائف الأدبي) عن مسابقته الثقافية الرابعة لعام ١٤٠٠ ه، وذلك في مجال : القصيرة ، والشعر ، والبحث ، والمقالة ، والرسم ، والنحت ، وذلك بهدف تنشيط الحركة الأدبية والفنية ، وقد رصد لذلك مبالغ كجوائز ، مع العلم بأنه قد وضع عدة اشتراطات لمن يشترك في هذه المسابقة .

#### معرض بالصور

أقام الفنان السعودي (خالد خضر) معرضاً بفندق المريدان بجدة ، وذلك عن مدينة جدة ، بين بواسطة معرضه هذا معالمها القديمة والحديثة استمر شهراً كاملاً ،

#### معرض جماعى

ضمن نشاط الجمعية العربية السعودية للثقافة والفنون لموسم الصيف ، أقامت معرضاً جماعياً للفنانين التشكيليين بالمنطقة الوسطى البارزين منهم والهواة ، وذلك بهدف تنشيط الحركة الفنية ومحاولة الجمع بين الفنانين في معرض واحد ، وقد أقيم هذا المعرض في المركز الثقافي بالرياض .

#### إحصاءات بلدية

ضمن السلسلة الإحصائية المتتابعة التي تصدرها وزارة الشؤون البلدية والقروية ، أصدرت عددين هما الثالث والعشرون والرابع والعشرون لعام ١٣٩٨ ه ، وذلك لكي تعطي صورة واضحة عن التقدم الاقتصادي والاجتاعي للمملكة ، وقد شمل عدداً من المواضيع أهمها :

بيانات عن رخص المهن،

مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٦







\* محمد أحمد العقبلي \*

\* محمد حسن عواد \*

عن نادي الرياض الأدبي.

- ◄ جال الدين الأفغاني والاتجاهات الإسلامية في أدب. للدكتور على عبد الحليم محمود ، صدر عن دار عكاظ للطباعة والنشر .
- « لا ظل تحت الجبل » ، روابة اجتاعية ، تاليف الأديب السعودي فؤاد عبد الحميد عنقاوي ، وقد طبعت بمطبعة الطرابيشي
- ◄ مكة وعلاقاتها الخارجية ◄ ، تاليف أحــ عمــ ر الزيلعي ، صدر عن قسم النشر العلمي بجامعة الرياض .
- « المساعد على تسهيل الفوائد » ، تأليف بهاء الدين بن عقيل ، وهو شرح على كتاب التسهيل لابن مالك ، تحقيق وتعليق الدكتور محمد كامل بركات، صدر ضمن مطبوعات مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي بكلية الشريعة \_ مكة المكرمة.
- «إنسان الجزيرة العربية » ، عرض جديد لسيرة الملك عبد العزيز بقلم الدكتور إبراهيم عبده، صدر عن عهادة شوؤن المكتبات بجامعة الملك عبد العزيز.
- «المفاهيم الأساسية في الإدارة»، ناليف الدكتور إبراهيم المنيف، صدر عن دار العلوم بالرياض.
- «السجل العلمي للمؤتمر الرراعي الأول لعلماء المسلمين ، صدر عن قسم النشر العلمي بجامعة الرياض .
- « في موكب الأبطال » ، ديوان شعري للشاعر على حسن عويضة ، صدر عن نادي الطائف الأدبي .
- « دوائر الصمت » ، ديوان شعري للشاعر عبد الواسع سعيد عبده، صدر عن نادي جدة الأدبي.
- «محاضرات في الجامعات والمؤثرات السعودية»، تاليف محمد أحمد العقيلي، صدرت عن نادي جيزان الأدبي.
- «عهد الصبا في البادية » ، تأليف إسحاق الدقس ، قصة ترجمها عزيز ضياء ، صدرت ضمن سلسلة الكتاب العربي السعودي التي تصدر عن تهامة للدعاية والإعلان والنشر.
- "على مشارف الزمن " ، ديوان شعري للشاعر محمود عارف، صدر عن فرع الجمعية العربية السعودية للفنون جدة.

#### مشكلات الكتاب العربي

في «كلمة « سابقة ألمحنا إلى إحدى مشكلات الكتاب العربي من خلال حديثنا عن معرض الرياض الدولي الثالث للكتاب، الذي أنيم أخبراً.

هذه المشكلة المتمثلة في سيطرة الروح التجارية على سوق الكتاب البطلاقاً من القاعدة التي يؤمن بها الناشرون من أن الكتاب أصبح صورة أو شكلًا من أشكال الصناعة ، نظراً لندخل وسائل التقنية الحديثة في صناعة الكتاب ، هـذه الوسائل المحكومة دائماً بعاملي الربح والخسارة . . وهي مشكلة يشترك فيها الكتاب العربي، والكتاب غير العربي.

وقد تجسدت أمامنا هذه المشكلة في معرض فرانكفورت الدولي للكتاب عند زيارتنا له .

لقد كان المعرض المذكور فرصة ذهبية للناشرين لعقد الصفقات التجارية . . وأصبح للناشرين قدرة خاصة في التعرف على الكتاب الذي يحققون من وراثه الأرباح المنشودة تتبجة لمعرفتهم الناتجة عن خبراتهم السطويلة لشرافح القبراء على اختسلاف اهتماماتها وميولها .

وصورة جيدة كشف عنها معرض فرانكفورت هي أن الشعب الألمائي بجيد القراءة كما يجيد اللهو واللعب والعمل . . وقد شاهدنا ذلك الازدحام الكبير الـذي شاركت فيه مدينة فرانكفورت ، وغيرها من المدن بـرجالها ونسـاثها وأطفـالها ، ممـا يعكس ظاهرة حضارية لدى هذا الشعب وشغفهم بالقراءة والثقافة يتساوى في ذلك الكبير والصغير، وهي صورة قد لا نجدها في البلاد العربية مع عميق الأسف.

وحين نشير إلى هذه الظاهرة لدى الشعب الألماني، وبلا شك لـــدى غــيره مــن الشعوب الأوروبية ، إنما نشير إلى مشكلة أخرى من مشكلات الكتاب في البلاد العربية ، هذه المشكلة المتعلقة بالكميات التي تطبع من الكتاب ، حيث نجيد كمية النسخ المطبوعة من أي كتاب عربي تبدو متواضعة بشكل محجل قياساً إلى الكميات التي تطبع من أي كتاب غير عربي .

والملاحظ أيضاً أن القراء في الغرب لا يقبلون على الكتب المشهورة ، والمؤلفين اللامعين فحسب، وإنما تجدهم بحرصون على الكتاب الجديد، والمؤلف الجديد، فإذا لم يجدوا أمامهم شيئًا من هذا فإن خيبة أمل كبيرة ترتسم على

نتيجة لذلك يهم الناشرون في الغرب بالجديد من الكتب، ومواضيعها، اهتمامهم بالمؤلفين الجدد.

ونتيجة لذلك يبرز كل عام عدد من المؤلفين الجدد الذين تسلط عليهم الأضواء ليصبحوا فيما بعد أسماء لامعة تواكب الأسماء المشهورة . . وهـذا يعــطي للحــركة الفكرية عندهم استمرارية في كل الأجيال بحبث لا تقتصر على أسماء محــدودة، ومعينة تهيمن على مناخ الحركة الفكرية ، وتحد ، أو تقف في وجه السطاقات الـواعدة من الكتاب الجدد.

إنهم لا يمارسون " الوأد المعنوي " ضد المؤلفين الموهوبين الجدد . . وهذا عكس ما بحصل في كثير من أقطار العالم العربي.

علوي طه الصافي

عمد باقر الصدر، صدر عن دار التوجيه الإسلامي - بيروت والكويت.

- و «تونس ـ التنمية ، الجتمع ، السياسة » ، تاليف أحمد بن صالح ، مجموعة أحاديث صدرت في كتاب عن دار الكلمة للنشر في بيروت .
- «الإنماء الروحي والإصلاح الاجتماعي»، تأليف الشيخ عبد اللطيف بري، صدر عن دار التعارف للمطبوعات.
- ألم الكتابة عن أحزان المنفى ، تأليف واسيني الأعرج ،
   صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر .
- « القصائد الخمس تليها المطابقات والأوائل » ، مجموعة شعرية جديدة للشاعر أدونيس ، صدرت عن دار العودة .
- خطوات على قاع الحيط»، دراسات في علم النفس، تأليف الدكتور فخري الدباغ، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- و دحرية الصحافة في لبنان منذ العهد العثماني حــتى
   اليوم »، تاليف محمد أبو مرعى ، صدر في بيروت .
- «منطق العرب»، تأليف الدكتور عادل فاخوري، صدر عن دار الطليعة.
- البلاغة العربية في ثوبها الجديد ، علم المعاني الجهزء الأول ، تأليف الدكتور بكري شيخ أمين ، صدر عن دار العلم للملايين ببروت .

#### \* كتب جديدة \*

- « العلاقات الدولية » ، تاليف دانيال كولار ، ترجمة الدكتور خضر خضر ، صدر ضمن سلسلة السياسة والمجتمع التي تصدر عن دار الطليعة .
- «كلام في الحب» ، تقديم رندة ماضي ، صدر عن دار الآفاق الجديدة ببيروت ، وهو عبارة عن أقوال لكتاب شرقيين وغربيين جمعتها وقدمت لها ووضعتها في كتاب .
- «روح الموسيق»، تأليف سمير الحاج شاهين، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- «مقدمات في التفسير الموضوعي للقرآن»، تاليف



الصورة والإسلام
 «L'IMAGE ET L'ISLAM »

صدر في المدة الأخيرة للكاتب التونسي الدكتور محمد عزيزة (١) كتباب جديد اسمه : «الصورة والإسلام»

. IL L'IMAGE ET L'ISLAM I

وهـو كتـاب مـؤلف بـاللغة الفرنسية ، وقد نشرته دار ألبين ميشال للنشر في باريس . وقد قدم هذا الكتاب العـالم الاجتاعي الفرنسي جان دو فينيو بقـوله : «إن هذا الكتاب ، وهو أول كتاب

في هذا المعنى، دون شك يقوم خارج أيديولوجية بدراسة أثروبولوجية بلعلامة وللتصور في مجال الثقافة العربية ويضيف قائلاً في مقدمته ويجب أن نقول إن الصورة في الإسلام متجذرة في الوجود أكثر من تجذرها في العالم الغرب منذ الفصن

وقبل الحديث عن مضمون هذا الكتاب لا يد أن تذكر الأسباب التي دفعت الكاتب إلى تأليفه . يقول د . محمود عزيزة : «إن الأسباب التي دفعتني إلى كتابة هذا البحث مختلفة ومتضافرة ؛ إذ أنني اخترت منذ عشرين سنة أن أخصص أهم جهودي الفكرية في سيا تحليل مختلف مظاهر الثقافة سيا تحليل مختلف مظاهر الثقافة

#### المعاصرة وذلك لسببين :

السبب الأول : «للرد على الحركة الاستشراقية الغربية المستقرة بصورة حذرة في دراسة الماضي العرب . والماساة أن بعض المثقفين العرب يقلدون الاستشراق ، لكن شغلي الشاغل بالمظاهر المعاصرة في الثقافة العربية لا يخضع لود الفعل ، بل يتعلق بتقرير ملاحظات . . » .

بهزير مارحطات ... " .. ويضيف الدكتور محمد عزيزة قائلاً : "كشيرون هم السذين يتحدثون عن التوحيد [ وربما عن الحوجدة ] والبعض منهم ينشغلون ذلك ، لكن القليل منهم ينشغلون بالعامل الأولي الذي يمكن أن يحمل في يوم ما بداية التجسيم ، وهذا العامل الأساسي الذي نعرفه اليوم

بعد الهن والخيبات التي توالت منذ سنة ١٩٤٨م، والتي أصبنا بها، لا يمكن له أن يكس في قوة إرادتنا من أجل أخذ رغائبنا في مكان واقعنا ولا في إرادتنا الصادقة أحياناً».

ويقـول الـدكتور عـزيزة عــن العــامل الأســاسي في عمليـــة التوحيد :

(إن العامل الأساسي يكمن أكثر \_ فيا يبدو لي \_ في المجهود المتواضع (وهو أساسي رغم ذلك) المتمثل في التعارف المتبادل ونحن نعيش في قرن حيث أخذ الابلاغ أهمية عملية حاسمة ولو أننا لا نعي ذلك كل الوعي، لكن يجب أن تكون لنا الشجاعة حتى نعترف بأننا سلكنا هذه الطريق إلا قليلاً،

- « الصورة في الحلم»، رواية من تأليف رجاء نعمة ، صدرت عن دار الآفاق الجديدة في بيروت.
- «من زاوية فلسفية»، تأليف الدكتور زكي نجيب
   محمود، صدر عن دار الشرق في بيروت.
- « دفاعاً عن الحريات الديمقراطية »، تأليف أحمد نبيل ،
   صدر عن دار ابن خلدون .
- «بروست»، تأليف هاوارد موس، ترجمة الدكتور نجيب المانع، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر ضمن سلسلة «أعلام الفكر العالمي».
- « الحرب»، مجموعة قصصية تأليف خضر سنبوه، صدر عن
   المنشورات الأدبية ببيروت.
- « ظلال على النافذة » ، رواية للكاتب غالب طعمة فرمان ، صدرت عن دار الآداب .
- « د . ه . لورانس الكاتب الإنجليزي » ، تأليف فرانك كيرمورد ، ترجمة زهير البسطامي ، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر .
- «قصص»، تألیف میخائیل نعیمة، صدر عن دار
   الفجر ببروت.
- « العرب وأوروبا » ، تألیف لویس یونغ ، ترجمة میشال
   أزرق ، صدر عن دار الطلیعة .

ولكي نبقى في مجال الإبداع كم من التونسيين يعرفون الإنتاج الأدبي والتشكيلي والموسيقى والعلميى في سورية والعراق واليمن الشيالي والمملكة العربية السعودية واليمن الجنوبي في الوقت الحالي؟ والعكس صحيح ١ فالمشرق العربي يعرف عامة من تونس بعض الوجوه الأدبية من أمثال : الشابي والمسعدي ومزالي والشيخ الفاضل ابن عاشور . . وهذا قليل وخطر ، لأن الحصاد في غير ميدان الأدب هریل لـو أردنـا أن نعـرف مــدي التعارف في مجالات أخرى ، . . ويركز د . محمد عنزيزة على مسألة التعارف ، بقوله : « إن المهمة



\* ادریب

- \* د زکې نجيب محمود \*
- قاموس الشرطة ، ، معجم إنجليزي عرب تأليف اللواء
   شفيق عصمت ، صدر عن مكتبة لبنان .
- «الإنسان والتحدي التكنولوجي»، تأليف فولكون،
   ترجة سامى الكعكى، صدر عن دار الطليعة.
- « في البدء كانت المهانعة » ، تاليف السدكتور سهيل القش ، صدر عن دار الحداثة في بيروت ، وهو محاولة لقراءة تاريخ الفكر السياسي العربي .
- «ملوك العرب»، تأليف أمين الريحاني، وهو المجلد الأول من أعماله الكاملة التي تصدر تباعاً عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- «الفلسفات الهندية»، تأليف الدكتور على زيعور،
   صدر عن دار الأندلس.
- « المستطرف الجديد » ، تأليف هادي العلوي ، صدر عن

الأوكد بالنسبة إلى المثقف العربي من أي بلد عربي كان أن يطلع على ما يجري في الأقطار العربية (").

وهذا الكتاب بجنوي على قسمين: قسم للصورة التشكيلية وقسم للصورة السمعية البصرية.

ويثبت المؤلف عن طريق البحث التاريخي أن الصورة لم تكن غريبة في بنية الحضارة العربية الإسلامية رغم الجدل الطويل الذي قام خصوصاً في العهود الإسلامية حول هذه المسألة .

ونتيجة لهذا الجدل كما عبر عنه المؤلف في العالم العربي والإسلامي نوع من الصور بمكن تسميتها «بالنوع الأخرس» فرض حضوره

من خلال أدب ألف ليلة وليلة بالخصوص إلى جانب نوع آخر يسميه المؤلف «بالنوع المتكلم» الذي قال عنه دوڤينيو في مقدمة الكتاب : «إنه نوع تعبر عنه كتب الأدب الأصغر».

وقد سبق للدكتور محمد عزيزة أن صدرت له كتب باللغة الفرنسية في الخط العربي تحت عنوان : « فن الخط العربي » ثم هناك كتاب الأشكال التقليدية للعرض » وكتاب « نظرات في المسرح العربي المعاصر » وكتاب «شعر الفعل » : وهو عبارة عن حوار مع الرئيس دولة ليوپولد سنغور رئيس دولة المسرح والإسلام » الذي ألف المسرح والإسلام » الذي ألف

بالفرنسية وتـرجم في القــاهرة إلى العربية ونشرته دار الهلال.

بقي أن نشير إلى أن دار ألبين ميشال قد شرعت منذ مدة قصيرة في نشر سلسلة من الكتب تتناول مختلف الجوانب العربية خصوصاً الجانب الحضاري الذي بدأ الغرب يعترف به ويعيد لأصحابه بعض الحقوق .

المكينسي أحمد الرباط ما المغرب

#### الهواميش

(١) د. محمد عزيزة شعل عدة مناصب ثقافية في البلاد التونسية الشقيقة . (٢) من استجواب أجرته معه مجلة دالحياة الثقافية ، التي تصدر في تـونس عـن وزارة الثقافية والإعلام.

#### مؤتمر عالمي للموسيق الإسلامية

قررت اللجنة الموسيقية العليا بالقاهرة ، إقامة أول مؤتمر للموسيق الإسلامية ، في معهد الموسيق العربية ، وذلك خلال شهر مارس (آذار) عام ١٩٨١م ، عناسبة مروز أربعة عشر قرنأ من الزمان على ظهور الإسلام ، سبحضره مندوبون عن الدول العربية والإسلامية وبعض دول أوروبا وأميريكا ودول شرق آسيا ، كاستوجه الدعوة إلى المعهد الدولي للموسيق المقارنة ببرلين ، والمجلس الدولي للموسيق التابع لليونسكو . والهدف من هذا المؤتمر القاء الضوء على ماهية الموسيق الإسلامية وتحديد أشكالها ودراسة خصائصها المهزة وأثر البيئة في تطويرها إلى غير ذلك من الموضوعات .

#### جماعة «أبولو» الجديدة

تكونت \_ كامتداد لجماعة (أبولو » الأدبية الشهيرة التي ضمت في صفوفها أدباء ومفكرين مثل العقاد \_ جماعة جديدة أطلقت على نفسها «جماعة أبولو » تهم بالحديث وصيانة التراث القديم من الأدب بصفة عامة ، كما تعمل على تعميق ثقافة الشاعر المعاصر بحيث يمتد إلى الثقافة العالمية قديمها وحديثها .

ولعل من أهم ما تهدف إليه : دعوتها إلى (الرومانسية) التي تجمع بين شعراء العرب جميعاً مع الاحتفاظ بالأصول والتجديد فيها والإضافة إليها انطلاقاً إلى مشارف المستقبل ، وتحقيق التبادل الثقافي والفكري بين شعراء مصر والعالم العربي وكذلك شعراء العالم ، وإشراء الحركة الأدبية والشعرية وتشجيع حركة النقد الأدبي بوجه عام ونقد الشعر بوجه خاص ، وذلك حتى تتم المواكبة بين الإبداع الشعري والنقد الأدبي ، وكذلك ربط حركة الشعر والنقد بوسائل الإعلام المختلفة .

#### \* كتب جديدة \*

- «يسألونك عن الخوف»، مجموعة قصصية جديدة تأليف
   فتحى سلامة، صدرت عن الهيئة العامة للكتاب.
- « الحب فوق هضبة الأهرام » ، مجموعة قصصية جديدة تاليف نجيب محفوظ، صدرت عن مكتبة مصر.
- « السماء تمطر ماء جافاً » ، تألیف زهیر الشایب ، صدر عن دار المعارف بالقاهرة .
- « حملوا النار من القمر » ، تألیف رائد الفضاء مایکل کولتر ، ترجة میشیل تکلا ، صدر عن مکتبة الإنجلو بالقاهرة .
- «المغامرة الإبداعية ـ دراسة نقدية في أدب ضياء الشرقاوي »، كتيب من تأليف محمد الرَّاوي، صدر عن الكلمة

دار الطليعة ، وهو نصوص تراثية منتقاة بمعيار نقدي معاصر .

- «ليس لدى الكولونيل من يكاتبه»، رواية من تأليف غابرييل غارسيا ماركيز، صدرت ضمن سلسلة الأدب العالمي عن دار الفارابي.
- ◄ القانون الدستوري والأنظمة السياسية »، تأليف الدكتور أحمد سرحان ، صدر عن دار الحداثة .
- و «قلب الحب»، ديوان شعري للشاعر البحريني قاسم حداد،
   صدر عن دار ابن خلدون ببيروت.
- "تطور الوعي في نماذج قصصية فلسطينية"، تأليف أمل زين الدين وجوزف باسيل، صدر ضمن "سلسلة النقد الأدبي" التي تصدر عن دار الحداثة ببيروت.
- « ذكريات التخلف»، رواية كويية، تأليف أدموندو
   ديزنوس، ترجمة سمية عبود، صدرت عن مؤسسة الأبحاث العربية ببيروت.
- «أحوال الفلسطينيين الصحية والاجتاعية في لبنان»،
   تأليف الدكتورة فتحية السعودي، رسالة دكتوراه صدرت عن
   المؤسسة العربية للدراسات والنشر في كتاب.
- و « الإنسان وعالم المدينة في الشعر العربي الحديث»،
   تأليف الدكتور مناف منصور، صدر عن المكتبة الشرقية
   ببيروت.
- «يوميات ابن البلد»، تأليف شفيق الحوت، صدر عن دار المحرر في بيروت، وهو عبارة عن زوايا صحفية جمعت في كتاب.
- «ختارات سياسية من مجلة المنار»، تأليف رشيد رضا،
   تقديم ودراسة الدكتور وجيه كوثراني، صدر عن دار الطليعة.
- «حكايا النورس المهاجر»، و«الومض»، مجموعتان تصميتان تأليف حيدر حيدر، صدرتا عن دار الحقائق ببيروت.
- «دراسات في الاستراتيجية الإسرائيلية »، تأليف محصود عزمي، صدر عن المؤسسة العربية للدراسات والنشر.
- «قصة الإنسان»، تأليف الدكتور جورج حنا، صدر عن
   دار العلم للملايين.
- «العقلية الصوفية ونفسية التصوف»، تاليف الدكتور
   على زيعور، صدر عن دار الطليعة ببيروت.

#### الجديدة بالسويس.

- « الطب النفسي والسياسة » ، ناليف الدكتور محمد شعلان ، صدر في القاهرة عن دار الناشر العربي .
- الجهال والحرية والشخصية الإنسانية ، في أدب
   العقاد « ، تأليف الدكتورة نعهات أحمد فؤاد ، صدر عن دار
   المعارف .

\* كتب جديدة

الأصول الأدبية في كتاب البيان والتبيين ، تالبف
 الدكتور محمد بركات أبو على ، صدر عن دار الرسالة بعمان .

■ «مدارس النقد الحديث» ، دراسة قصيرة أعدها الدكتور

نصرت عبد الرحمن ، صدرت عن مكتبة الأقصى بعمان .



\* نجيب محفوظ 🖈

- \* سميح القاسم \*
- ★ الحكايات الشعبية العربية ومدى تــاثيرها على الحـــكايات
   أجنبية .
  - ★ الأمثال العربية وأثرها في الأمثال الأجنبية .
- ★ التقاليد والعادات العربية وتأثيرها على تقاليد وعادات الشعوب الأخرى .
- ★ الأسس الحضارية للتراث الشعبي البيئة \_ اللغة \_ الدين ، إلى غير ذلك من الموضوعات المتعددة والمتنوعة .

#### \* كتب جديدة \*

- «أحبك كما يشتهي الموت»، ديوان شعري للشاعر سميح القاسم، صدر عن مكتبة ومطبعة أبو رجمون بعكار.
- "صاعداً من الموت أو هابطاً منه "، ديوان شعري للشاعر إبراهيم عمار ، صدر عن منشورات اليسار في المثلث بفلسطين .
- « الكلاب » ، مجموعة قصصية للقاص زكي درويش ،
   صدرت عن الأسوار بعكا .
- «مواجهة»، مجموعة شعرية للشاعر غستان الحاج، صدرت عن دار الفكر الجديد.

#### \* كتب جديدة \*

- الشعر الصوفي حتى أفول مدرسة بغداد وظهور الغزالي ، تأليف عدنان حسين العوادي ، صدر عن دار الرشيد ببغداد .
- «الرواية العربية والحضارة الأوروبية »، تأليف شجاع العاني ، صدر ضمن سلسلة «الموسوعة الصغيرة » التي تصدرها وزارة الثقافة والإعلام العراقية .
- «ضوء الضفاف الزرق»، مجموعة قصصيّة تأليف يعرب السعيدي، صدرت عن دار الرشيد ببغداد.
- «تماس المدن»، رواية تأليف نجيب المانع، صدرت عن
   دار الرشيد للنشر ببغداد.
- ◄ أناشيد السكون ، بجموعة شعرية تاليف فاروق يوسف ، صدرت عن دار الرشيد للنشر .
- «جدلية أبي تمام»، تأليف السدكتور عبد السكريم اليافي، صدر عن دار الجاحظ بوزارة الثقافة ضمن سلسلة «الموسوعة الصغيرة».

#### ندوة للفولكلور

ستعقد في شهر سبتمبر (أيلول) المقبل في بغداد ، الندوة العربية الثانية للفولكلور ، سبساهم فيها عدد كبير من المهتمين بشؤون التراث والفولكلور العربي ، وستكون موضوعات الندوة :

 ★ الأساطير الشرقية (العربية خاصة) وأثرها في الأساطير العالمية.

## المصطلحات الجيولوجية

في أوائل شهر صفر عام ١٤٠١ ه، الموافق فبراير (شباط)



بدمشق .

الموسوعة الإلكترونية ، ج ١ ، تأليف محمد ندير
 المتنى ، صدرت عن مكتبة الرازي بدمشق .

#### I Harrison H

1941 م، سوف تنعقد ندوة للخبراء العسرب في دمشق وذلك بلاف توحيد المصطلحات الجيبولوجية في التعليم العالي، وسينظم هذه الندوة مكتب تنسيق التعريب بالتعاون مع المؤسسة السورية العامة للجيولوجيا والثروة المعدنية، وسيدرس الخبراء العرب مشروع المعجم الثلاثي اللغة (عرب \_ إنجليزي \_ فرشي) في هذه الندوة.

#### \* كتب جديدة \*

- «مختارات من القصص الإنجليزية الحديثة »، اختبار وترجمة عارف حذيفة ، كتاب صدر عن وزارة الثقافة والإرشاد القومي في دمشق .
- ◄ حين تتمزق الظلال ، مجموعة قصصية تأليف يحيى
   حقى ، صدرت عن اتحاد الكتّاب العرب بدمشق .
- "تاريخ المسرح"، تاليف فيتو باندولني، ترجمة الأب
   الياس زحلاوي، صدر الجزء الأول عن وزارة الثقافة والإرشاد
   القومى.
- "الغزل عند العرب"، تأليف ه. ج. ك. فاديه، ترجمة الدكتور إبراهيم الكيلاني، صدر في جزءبن عن وزارة الثقافة والإرشاد القومى.
- «منعطف التاريخ . إيبلا » ، تأليف الدكتور عمر الدقاق ، صدر عن وزارة الثقافة والإرشاد القومي .
- أراغون ، ، بقل الناقد الفرنسي برنار لوشربونيه ،
   ترجمة ولي الدين الأسدي ، صدر عن وزارة الثقافة والإرشاد القومى .
- الشعر في الاتجاه المعاكس ، محموعة شعرية للشاعر إسماعيل عامود ، صدرت عن اتحاد الكتّاب العرب بدمشق .
- اقنعة من زجاج ، عموعة قصصية تاليف نادر
   السباعي ، صدرت عن مكتبة الكندي جلب .
- و أالرؤية النقدية \_ دراسات في النقد والأدب، تأليف
   محمود منقذ الهاشمي، صدر عن اتحاد الكتّاب العسرب

#### \* كتب جديدة \*

● البيان حول وضعيّة الكتّأب والفنانين والمثقفين ، ، تأليف مصطفى النهيري ، صدر عن دار الطباعة الحديثة بالدار البيضاء .

#### الكويت

#### \* كتب جديدة \*

- الإبداع في الفن والعلم ، صدر ضمن سلسلة عالم
   المعرفة والتي تصدر عن المجلس الوطني للثقافة والفنون
   والآداب .
- اللمع في العربية ، تاليف أبو الفتح عثان بن جني ،
   غفيق فائز فارس الحمد ، صدر عن دار الكتب الثقافية في الكويت .

### السيسون

#### \* كتب جديدة \*

و النفس العاني في إجازة القضاة بني الشوكاني ، تأليف عبد بن سليان الأهدل ، صدر عن مركز الدراسات والبحوث العنية بصنعاء .

#### \* كتب جديدة \*

الحوات والقصر ، رواية تأليف الطاهر وطار ، صدرت عن مطبعة البعث في الجزائر .







\* هارون هاشم رشید \*

# 1 .....

\* كتب جديدة \*

- «ذيل بشائر أهل الإيان بفتوحات آل عثمان»، تأليف
   حسين خوجه، تحقيق الطاهر المعموري، صدر عن الدار
   العربية للكتاب.
- ◄ التوحيدي وقراءة جديدة في الإمتاع والمؤانسة »،
   تأليف محمد الحبيب حادي، صدر عن دار صفاء للنشر والتوزيع والصحافة بتونس.
- ◄ الجرح المسافر »، مجموعة شعرية للشاعر محمد على الهاني ، صدرت عن الإخلاء بتونس .
- و «مثل عليا من قضاء الإسلام»، تأليف محمود الباجي،
   صدر عن الدار العربية للكتاب.
- « العارف بالله الإمام أحمد بن مخلوف الشابي وفلسفته الصوفية » ، تأليف علي الشابي ، صدر عن الدار التونسية للتوزيع .
- «الطاهر الحداد»، تأليف جعفر ماجد، صدر عن الشركة التونسية للتوزيع.
- «أحمد ملاك ـ شاعر الحكمة والملحمة »، تأليف محمد المرزوق، صدر ضمن منشورات الحياة الثقافية بتونس.
- الأدب العربي ، تأليف أندري ميكال ، ترجمة رفيق وناس ، صالح حيرم ، الطيب عشاش ، صدر عن الشركة التونسية للفنون والرسم .
- «جامعة الدول العربية»، تأليف الشاعر هارون هاشم
   رشيد، صدر عن دار سراس للنشر بتونس.
- «اللهجات العربية في التراث» ، تأليف الدكتور أحمد
   علم الدين الجنيدي ، صدر عن الدار العربية للكتاب .
- تطور الفكر الاقتصادي والاجتماعي عبر العصور » ،
   تأليف الدكتور محمود عبد المولى ، صدر عن الشركة التونسية للتوزيع .
- الجرح المسافر ، عجموعة شعرية للشاعر محمد على الهاني ، صدرت عن منشورات الاخلاء .



#### سيكولوجية الصيام

الصيام فريضة على كل مسلم قادر أن يؤديها ، وهو كغيرها من الفرائض يقرب بين العبد وربه ويقوي من إيمان الفرد ، وأداء الصيام فيه طباعة لله ورسبوله ، وفيه فسرصة للخلاص من الذنوب والخطايا والمعاصي ، وفيه فرصة للتوبة والعودة للإيمان بالله ورسوله ، وبالدين وقيمه ومبادئه ، والتمسك بها قولا وفعلاً .

هذا من الناحية العقائدية ، أما من الناحية النفسية فإن للصبام قيمة نفسية كبيرة في حياة الفرد الذي يؤديه مخلصاً. فالصيام بوجه عام بودي إلى تنمية شخصية الفرد وقوتها ، والمعروف في علم النفس أن قوة الشخصية ليست فها يستطيع أن يقوم به الفرد من عنف وشدة أو قسوة وغلظة ، وإنما قوة الشخصية في القدرة على ضبط النفس والقدرة على الخزم والحسم والقدرة على التعاطف مع الغير . . . إلخ .

ومن الناحية السيكولوجية فإن الصبام بساعد الفرد على التدريب على ضبط النفس والتحكم في انفعالاته وثوراته والقدرة على تحمل الحرمان ، والقدرة على تاجيل اشباع دوافع الفرد الراهنة في سبيل تحقيق أهداف أكثر سمواً ورفعة ، وفي الصبام تدريب أيضاً على التحمل والجلد والصبر ويؤدي ذلك إلى قوة الإرادة ، وتطويع القوى الحيوانية في الإنسان للقوى الرغبات إلى عقل الإنسان للقوى الرغبات إلى عقل الإنسان ووجدانه وضميره ، ويمكن بذلك السيطرة عليها بحيث لا يسمعى الفرد إلى السباع المذه الدوافع اشباعاً مباشراً وبطريقة جيوانية بدائية فجة ، وإنما لا يشبعها إلا عن طريق مشروع ومفيول اجتاعياً وخلقاً ودينياً ، فالإنسان مثلاً يؤجل اشباع دوافعه الجنسية حتى يتروج ويشبعها اشباعاً مشروعاً .

والقدرة على الجلد والتحمل والصبر والمثابرة ليست من قبيل التدين والـزهد وحسب وإنما هي من القدرات الضرورية اللازمة في حياة الفرد مع بني جنسه في المجتمع البشري.

من الآثار النفسية العظيمة للصيام أيضاً شعور الفرد بالطهارة والنقاوة والصفاء والخلاص النفسي، وتؤدي حالة الصفاء هذه إلى الاتصال الروحي بين العبد وربه، كذلك فإن الشعور بالصفاء والطهارة يؤديا إلى شعور الفرد بالرضا والسعادة والغبطة العميقة.

إن الصيام ينمي في الفرد القدرة على النظام والطاعة ، فتناول الـطعام والشراب في مواعبد محددة والتوقف عن تناولها في مواعبد محددة مدعاة إلى احترام النظام والطاعة .

ولا شك فالإنسان يشعر بالسعادة وبرضا الضمير عندما ينجع في أداء قريضة عظيمة مثل فريضة صيام ومضان المبارك. والإنسان دائماً يشعر بالسعادة عندما ينتصر حتى وإن كان هذا الانتصار على ذاته ومطالبها. وللصائم فرحتان فرحة عند الإفطار وفرحة عند لقاء ربه.

ومن الناحية الاجتهاعية فإن من شأن اشتراك الفرد مع غيره من ملايين المسلمين في أداء هذه الفريضة المشتركة أن يجعله يشعر بالمشاركة الوجدانية مع إخوانه وأهله وعشيرته وأرباب ديانته . . . . والصيام يعمل على تنمية الشعور الجهاعي ، والشعور بالنقص والضياع جماعة المسلمين ، والانتهاء إلى الدين الإسلامي الحنيف ، والإنسان يشعر بالنقص والضياع إذا لم يجد جماعة أو وطناً ينتمي إليها ويتوحد معها . وإلى جانب هذه القيم النفسية العميقة لصيام رمضان المبارك فإن الصيام يساعد الفرد على الشعور بما يشعر به الفقراء من جوع وحرمان وألم ، وبذلك بدفع هذا الشعور الفرد إلى الصدقة والعطف على الفقراء ، وفي والمسيوخ وحرمان وألم ، وبذلك يدفع هذا الشعور الفرد إلى الصدقة والعطف على الفقراء ، وفي والمتاجين . ولا بد أن هذه الصدقات تبعث الأمل في نفوس هؤلاء الضعفاء وتجعلهم يشعرون بالأمان ، في مجتمع يجب أن تسود فيه الرحمة والشفقة والتأخي والتأزر والاطمئنان .

دكتور عبد الرجن محمد عيسوي أستاذ علم النفس بجامعة الإسكندرية

#### عبد العزيز بنعبد الله وحقوق الإنسان

بعد بحثه (الإسلام وحقوق الإنسان) الذي ألق في مؤتمر عالمي نظمته (اليونسكو) في تايلاند اختير مدير مكتب تنسيق التعريب في الرباط ليكون عضواً عاملاً في منظمة حقوق الإنسان التي تتخذ من (واشنطن) مقراً ها .

#### وفاة (ويليام شتاين)

توفي العالم الأميريكي «ويليام شتاين» عن ٦٨ عاماً ، والذي تقاسم جائزة نوبل عام ١٩٧٢م ، مع العالم الأميريكي ستاكفورد مور وذلك لاكتشافها (١٣٤) مركباً لحامض أميني خاص باحد البروتينات المتعددة الأطوار .

#### وفاة (جوزيف هاشيت)

عن (٨٤) عاماً توفي جوزيف هاشيت والذي قام بتأسيس إمبراطورية من المجلات وكتب الأطفال كما ساهم في برنامج رعاية الطفل ثقافياً، فهو الذي قام بنشر مجلة (الآباء) عام ١٩٢٦م، ثم (مختار الأطفال) ثم (رعاية الأطفال).

# ☀ أحدث الكتب \* • «مسؤولية فريدة في العالم»، تأليف الدكتور كورت



توفي في (نيويورك) المؤرخ « هوارد محفورد » وذلك عن ثمانية وثمانين عاماً ، اشتهر في حياته بتدريس الثقافة والحضارة الأسبريكية لمدة (٣٠) عاماً في الجامعات ، وألف أكثر من (٤٠) كتاباً أشهرها «عالم

وفاة مؤرخ الحضارة الأميريكية

جديد وغريب »، نشر عام ١٩٦٤ م، حاز في حياته على جائزة (بولتزر). من أشهر أعماله «المدنية على مَرَ العصور »، وقد ترجم إلى اللغة العربية.

# اليوم و الخد

#### آلة لاتلاف (الميكروفيش)

الميكروفيش نظام جديد للفهرسة وحفظ اللفات والوثائق، أصبح يستخدم الآن على نطاق واسع في الدور الحكومية والمؤسسات والأرشيف والمكتبات، وذلك بدلا من استخدام الملفات على والمصنفات، ويتم تصوير أوراق الملفات على فيلم صغير ورقة ورقة ويمكن للمرء أن برى ما بحتويه الملف عن طريق تشغيل أزرار خاصة ويم بعد ذلك رؤية الوثيقة وقراءتها على شاشة تشبه شاشة التلفزيون.

ومن المعلوم أنه يجري التخلص من الملفات القديمة عن طريق احراقها أو تمزيقها بواسطة آلات تقطيع ، أما الميكروفيش فإنه عبارة عن (فيلم)

تصوير ولا يمكن اتلافه عن طريق النمزيق أو الحرق كالأوراق مثلاً .

وبالطبع فإن اتلاف ملفات الميكروفيش التي تم الاستغناء عنها أمر ضروري جداً نظراً لاحتوائها على معلومات قد تكون سرية جداً ، وهو أمر لا بد منه خوفاً من وقوعها بيد الغير ، ولكن أفلام الميكروفيش ذات مقاومة عالية فلا يمكن مسحها أو حكها أو شطبها ، وهي مقاومة للهاء والحرارة .

وقد استخدمت طريقتان حتى الآن في اللاف ملفات الميكروفيش أو لجعله غير مقروء، أولاهما طريقة ميكانيكية تقوم على تقطيع الأفلام إلى شرائح دقيقة جداً لا يمكن استخدامها، وضع ذلك فإن تلك الشرائح الصغيرة المقطعة بميكن أن تقرأ بواسطة أجهزة تكبير قوية ومثل هذه الأجزاء قد تحتوي على معلومات قيمة حتى بعد تقطيعها، والطريقة الثانية هي تغطيس أفلام الميكروفيش في سوائل كيميائية كي تذبب الطبقة الحساسة من الفيلم وهي مثل طريقة الاحراق تنتج مواداً ضارة بصحة الناس.







\* عبد العريز بنعبد الله \*



\* د. كورت فالدهايم \*

فالدهايم، تناول فيه مشاكل نزع السلاح والسلام في العالم بوجه عام ويركز فيه على مشكلة الوفاق الدولي بين روسيا وأميريكا.

#### \* أحدث الكتب \*

صدر عن شركة «هودر اندستوتون» الكتب التالية:

- ★ «أزمة التعليم الإسلامي».
- ★ «أهداف وغايات التعليم الإسلامي».
  - كما سيصدر عنها الكتب الآتية:

- ★ «البرامج والمناهج والمعلم».
- ★ «التعليم والجتمع في العالم الإسلامي».
- ★ «نظرة الإسلام إلى العلوم الاجتاعية والطبيعية».
  - ★ «الفلسفة والأداب والفنون الجميلة».
  - ★ «دراسة للتعليم الإسلامي في العالم المعاصر».

وهي سلسلة مكونة من سبعة كتب تصدرها الشركة تتضمن بحوث المؤتمر العالمي الأول للتعليم الإسلامي والذي عقد بجامعة الملك عبد العزيز (فرع مكة) في صيف عام ١٣٩٧ه.

- «سقراط»، تألیف جیراسیموس سانتاس، صدر ضمن سلسلة «نقاش الفلاسفة».
- «تاريخ التحليل الاجتاعي»، إعداد توم بوقور، صدر
   عن هاينان إديوكيشنال.
- الإدارة الجيدة للموارد الاقتصادية، تاليف سي. م.
   جاسون، صدر ضمن منشورات فرانسيس برنتر.
- « العون المالي عن طريق العمل الاجتماعي ـ دراسة لدور النقد في العمل الاجتماعي » ، بقلم ميشيل پ . جاكسون ، صدر عن منشورات روتلدج .
- و العناية بالأطفال المعوقين ، تأليف داڤيد ويلكن ،
   صدر عن منشورات كروم هيلم .
- و ارادة الحياة»، بقلم هـوغ فـرانكس، صـدر ضـمن

#### ●● سيارة لكل الطرقات ●●

تم في سويسرا تصمم سيارة أطلق عليها اسم (كروكو) Croco، تستطيع أن تسير في

الأراضي الوعرة والطينية والسرملية والمغطاة بالثلج، كما أنها تستطيع أن تعوم في الماء كما يعوم القارب. وتستطيع أن تتسلق التلال وأن تنزل المنحدرات والمسالك الصعبة دون أن تنقلب نظراً لأن صركز ثقلها منخفض وقريب من الأرض، وتستطيع السيارة أن تحمل من الأرض، كغ إذا كانت تسير على الأرض، و (٥٠٠) كغ إذا استخدمت كقارب.

والعجلات الأربع للسيارة متصلة بجهاز نقل القوة في المحرك (علبة التروس)، ويسمع لها خزان الوقود الكبير نسبياً بالسير عدة مثات من الكيلومترات دون التزود بالوقود.





#### أنوار تعمل أوتوماتيكياً في السيارة

جهاز إلكتروني جديد يقوم باشعال أنوار السيارة أو إطفائها طبقاً للظروف الجوية مشل الرطوبة أو الضباب وذلك بعد انطلاق السيارة على الطريق بمدة عشر ثوان، ويتكرر هذا عندما تقف السيارة ثم يعاد تشغيلها طالما أن الظروف الجوية تستدعي اشعال الأنوار. ويقوم الجهاز تلقائياً بإطفاء الأنوار عند ايقاف السيارة إذا نسي السائق أن يطفئها.

وها الجهاز صغير الحجم لأن أجزاءه مثبت على (دارة مطبوعة) Printed Circuit ، ويثبت لاقط الإضاءة على زجاج السيارة الأمامي من الداخل ، كما يثبت لاقط الرطوبة على الهواء الداخل إلى مدفئة السيارة (الشوفاج) ، مما يسمح للجهاز بقياس شدة الإضاءة الطبيعية أو ضعفها وكذلك الرطوبة التي يسببها الضباب . ويشعل الأضواء إذا دعت الحاجة لذلك .

(شركة مارك \_ مارين بريلا \_ فرنسا) .

# إحسان عبًاس والجمعية الألمانية

نتيجة للجهود التي قدمها ويقدمها الدكتور إحسان عبّاس في بحال الترجمة والنقد وفي الأبحاث الشرقية ، فقد منح لقب عضوية الشرف في الجمعية الألمانية للشرق . ومن المعروف أن الدكتور إحسان عبّاس أستاذ في الجامعة الأميريكية ببيروت ، وقد فاز بجائزة الملك فيصل العالمية في مجال الأدب العربي مناصفة مع الدكتور عبد القادر القط لعام ١٤٠٠ ه .

#### موسوعة لأدب الأطفال

تقوم جامعة (يوهان فولفجانج جوته) بفرانكفورت بالإشراف على (أول موسوعة لأدب الأطفال) يتم الانتهاء منها عام ١٩٨١م، وقد اشترك في كتابتها مائنا خبير ألماني وأجنبي لمدة خمسة عشر عاماً متواصلة وتتضمن حوالي (ألغي) مقال ومقالة تتناول المعلومات والأشخاص إلى جانب (٣٠) ألف مادة علمية.

#### مركز الثقافة العربية

افتتح في مدينة (كولونيا) التي تعد من أكبر مدن ألمانيا الاتحادية مركز للثقافة العربية ، هدف منه منشئوه محاربة تغرب الشباب العربي في ألمانيا وآثاره السلبية ، وسيكون من مهمات هذا المركز:

★ تعليم اللغة العربية للمواطنين العرب والأجانب ممن يهتموا باللغة العربية وأبنائهم وذلك ضمن دورات دراسية مركزة في جو إسلامي صحيح.

#### معجم للغة (الإيلامية) القديمة

تقوم المؤسسة الألمانية للبحث العلمي \_ وبالتعاون مع البروفسور (ولتر هينس) المختص باللغة الإبرانية \_ بوضع أول معجم «للغة الإيلامية القديمة» والتي تعتبر أقل اللغات الحضارية شهرة في العالم حيث استعملت في المنطقة الغنية بالنفط في إيران \_ وذلك خلال الفترة ما بين القرن الثالث والسادس قبل الميلاد وسيحتوي هذا المعجم على معاني لـ ٨٠٠٠ كلمة .

#### جائزة اللغة والشعر

منحت الأكاديمية الألمانية للغة والشعر المستشرقة (انامار سيلفر) جائزة «جوهان هارشوف» في الترجة وتقدر قيمتها بعشرة آلاف مارك وذلك لمساهمتها (عن طريق اتقانها للغات الشرقية) في ترجمة عدد من الكتب الهامة من بينها «كتاب الشعر العربي المعاصر» و«القصص الشعبية الباكستانية» وهذه المستشرقة تقوم منذ عام ١٩٧٠م، بالتدريس في جامعة هارفارد الأميريكية.

#### \* أحدث الكتب \*

• «عبقرية طفل » ، تأليف فريدريك جوخ ، صدر في

#### منشورات روتلدج.

- «مدخل إلى لغة الطفل »، بقلم آنيت كارميلوف سميث صدر
   عن منشورات كامبردج پرس .
- «المستقبل مع الإلكترونيات الدقيقة». بفل يان بارون
   وراي كورنو، صدر عن فرانسيس بنتر.

#### 2 tours in

#### \* أحدث الكتب \*

◄ «حرب داخل حرب شورة تيتو»، ناليف ميلونان
 ديجلاس، صدر في الأسواق اليوغوسلافية، ويعد أول كتاب بعد رحيل تيتو.

#### [العاليا |

#### معرض للفن التجريدي

أقيم في (روما) معرض خاص بالفن التجريدي منذ عام ١٩٠٩ م، حتى عام ١٩٥٩ م، وقد افتتح هذا المعرض بهدف تعريف الجمهور بالفن التجريدي خلال تلك الفترة ، وقد ضم ما يقرب من ستين لوحة من الأعمال الشهيرة التي أعدها كبار الفنانين التجريديين آنذاك أمثال نوتوريست جياكو موبالا وكابوغروس .

#### العاليا :

#### معرض للأختام السورية

افتتح في جامعة (توبلجن) معرض للأختام الأثرية في العهود السورية القديمة ، وقد أقامت المديرية العامة للآثار والمتاحف هذا المعرض بالتعاون مع جامعة (توبلجن) الألمانية ، وقد ضم المعرض حوالي (مائة) لوحة .

مجلة القيصل العدد (٣٩) ص ١٦



الا در احسان عباس ۱۷

بون ، وقد تناول فيه مؤلف طفولة معظم العباقرة في العالم أمثال اينشتاين .

#### 1 (0-----

#### ججمة عمرها ثمانية ملايين سنة

أعلن مؤخراً أن علماء الآثار الصينيين عثروا على جمعة للإنسان الأول وقدروا عمرها بنحو ثمانية ملايين سنة ، وقد تم العثور على هذه الجمعمة في منجم للفحم . ويعتبر هذا الاكتشاف الأول من نوعه في التاريخ البشري ، حيث تنسب إلى العصر الجيولوجي الممتد من ٧-١٥ مليون سنة .

#### I have been

#### لغة الاسبرانتو

تقرر أن تستخدم لغة « الاسبرانتو » العالمية لأول مرة كإحدى اللغات الثلاث بجانب الإنكليزية والفرنسية في المؤتمر العالمي لعلوم الاتصال الذي سيعقد بمدينة « نامور » البلجيكية ، وسوف يتخذ المؤتمر قراراً بشأن استخدام هذه اللغة بشكل دائم أم لا .

#### 1 \_\_\_\_\_

#### فنون القبائل الأسترالية القديمة

أقام معهد العلاقات الخارجية في إحدى المدن الأسترالية ولأول مرة ، معرضاً لفنون سكان أستراليا الأصليين ، وقد شاهد زوار هذا المعرض حوالي ١٢٠ قطعة فئية من بينها رسوم وصناعات يدوية وتماثيل تحت شعار « فنون القبائل الأسترالية القديمة » وهي القبائل التي قدمت إلى استراليا قبل آلاف السنين من «جنوب شرقي آسيا».

#### الميابات ال

#### أضخم صالة عرض

افتتحت صالات مزادات «كريستي» أضخم صالة عرض لها في «طوكيو»، وتشمل معروضاتها أنواعاً مختلفة من اللهن الغربي ومحا والشرقي القديم، تصل قيمتها إلى ٢٠١ مليون جنيه استرليني. ومحا يذكر أن هذه الصالة قد عرضت منذ أحد عشر عاماً عينات من هذا الفن، وكان من بين المعروضات الحالية آنية زهور رائعة يرجع تاريخها إلى القرن السابع عشر.

#### الشقوسلولونايا ا

#### جائزة بينالي نيوستادت

حصل جوزيف سكفوريكي أشهر أدباء وقصاصي تشيكوسلوفاكيا على جائزة بينالي نيوستادت العالمية الألمانية وقيمنها عشرة آلاف دولار. وقد اختير ضمن تسعة أدباء آخرين منهم أجائتر جراسي وميروسلان كارليز ومولك رادج أنان وباتيس ريبتوس.

#### الرسيب ال

#### ميدالية تحمل صورة ابن سينا

صمم رسام روسي ميدالية تحمل صورة العالم والطبيب الإسلامي الشهير ابن سينا وذلك بمناسبة مرور ألف عام على مولده . ويبدو في قرص الميدالية البالغ قطرها ١٥٠ ملليمتراً صورة الطبيب الشهير وكتب حولها باللغات العربية واللاتينية والروسية والأعوام ١٩٨٠ – ١٩٨٠ م ، وقد استعان هذا الرسام الذي يدعى الكسي بونوف بصورة ابن سينا التي رسمها العالم الروسي ميخائيل غيراسميوف الذي ركز على الجمجمة .

الريرة عليهم رقى . ولد سنة قائرن محرية ، وأدرك أرعة من الصحابة ، هذم أنس بعن مسالك بسالحرة ، وعبد الله بن أبي أوق بالكزناء وسهل بن سعد الساعدي بالدياء، وعامر بن والله يكة ، ولكه لا يلقهم، ولذا فإنه يعد من تابعي القايعين، وقبل إنه أن منهم ألس بن طلك بروي عنه حديث طلب العلم فريضة وبذا يكون من التامين :



#### نشأته وحياته العلمية

نشأ أبو حنيفة بالكوفة ، وبدأ حياته العلمية بدراسة علم الكلام ، وتنقل كثيراً بين الكوفة والبصرة من أجل ذلك، ثم ترك الاشتغال بعلم الكلام واشتغل بالفقه ، فدرسه على حماد بن سليان ، وكان يلازمه في درسه وفي بيته ، ويقوم على خدمته ويجلس على بابه ، فإذا جماء من يسأل عن مسألة أجابه هو ، ثم يدخل إلى الشيخ فيستفسر منه ليطمئن على صحة إجابته ، واستمر على ذلك قرابة ثماني عشرة سنة حتى

وكان في صباه يعمل بالسوق ويتخلف على التجار، ويسروى أن الشعبي مرَّ يوماً بأبي حنيفة في صباه فتفرَّس في وجهـ، محـائل النجـابة . فسأله عمن يتخلف عليه ؟ فقال : أختلف إلى فلان وفـلان بـالسوق. فقال الشعبى : أسأل عمن تختلف إليه من العلماء ؟ قال : إني قليل الاختلاف إليهم . قال الشعبى : عليك بالنظر في العلم ومجالسة العلماء

فإني أرى فيك يقظة وحركة .

فاشتغل بعلم الكلام ثم علم الفقه ، كما سمع الحديث من عطاء بن **رباح ونافع مولى عمر وغيرهما ،** وعـرف بجـودة الفقـه والقـدرة على استنباط الأحكام الشرعية والغـوص على المعـاني ، كما كان قـوي الحجــة واسع الأفق لبقاً في حواره مكنه من ذلك دراسته لعلم الكلام أولا . قـال عنه الشافعى : الناس في الفقه عيال على أبي حنيفة . وقال تلميذه أبو يوسف : ما رأيت فقيها أفقه منه . ووصفه للرشيد فقال : طويل الصمت ، دائم الفكر مع علم واسع ، لم يكن مهذاراً ولا ثرثاراً. إن سئل عن مسألة كان له بها علم أجاب وإلا قاس مستفتياً عن

كان رضي الله عنه حاضر البديهة ، ويرى أن جمعاً من فقهاء المدينة جاءوا ليجادلونه فيما يقول : من عـدم قـراءة المؤتم خلف الإمـام مخــالفأ

بذلك ما عليه فقهاء أهل المدينة . فقال لهم : هل ستناقشونني جميعاً في وقت واحد، ألا تتخيرون منكم واحداً عنكم؟ فـاختاروا عنهـم واحـداً منهم. فقال أبو حنيفة : أترضون كلامه وتعتبرونه كلاماً لكم ؟ قالوا : نعم. قال : لقد أجبتم ففيم النقاش والجدل وهكذا فإن قراءة الإمام قراءة للمأموم .

كما كان واسع الحيلة ، ويرى الأخذ بالحيل التي يتخلص بها المرء من الحرام ويخرج به إلى الحلال. ويروى أن بعض الزنادقة سألوه عـن وجـود الله سبحانه وتعالى . فقال لهم : دعوني فإني أفكر في أمر قد أخبرت عنه ، فقد ذكروا لي أن سفينة في البحر فيها أنواع من المتاجر وليس بهـا أحد يحرسها ولا يسوقها وهي مع ذلك تذهب وتجيء وتسير بنفسها وتخترق الأمواج العظام. فقالوا هذا شيء لا يقوله عاقل . فقال : ويحكم هـذه الموجودات بما فيها وما اشتملت عليه من الأشياء المحكمة ليس لها صانع ؟! فبهت القوم ورجعوا إلى الحق وأسلموا على يديه .

ومما يروى من حيله أن رجلًا أتاه بالليل فقال : أدركني قبل الفجـر وإلا طُلُقت امرأتي لأنها امتنعت عن مكالمتي اليوم فقلت لها: إن طلع الفجر ولم تكلميني فأنت طالق ثـ لاثاً ، وهــى مصرة على عــدم مـكالمتي . فقال له أبو حنيفة : اذهب فاطلب من المؤذن أن يؤذن قبل دخول وقت الفجر . على أن تكون جالساً معها تناشدها مكالمتك ، ففعل الرجل وأذَّن المؤذن. وسرعان ما كلمته المرأة قائلة لقد تخلُّصت منك فقد

وكان رضي الله عنه يتجه في فقهه إلى احترام حق الفرد حتى منع الحجر على من أصابه السفه أو الغفلة بعد البلوغ رشيداً ، إذ في الحجـر عليه اضعاف لأهليته وابطال لعبارته وفي هذا مضيعة لكرامته كم يقـول ، كما أنه لم يُجز التسعير الجبري للسلع حضاظاً على حرية المالك ومنعاً من التحكم في الناس في أموالهم ، وأعطى الفتاة البالغة العاقلة حق مباشرة عقد زواجها بنفسها لكمال أهليتها وصلاحية عبارتها لإنشاء العقود

#### بقام: د . محمد سلام مدكور

# منالستة

وترتيب الالتزامات .

وكان أبو حنيفة إذا افتقد النص في مسألة أمضى حكمه على المقياس، فإذا قبح القياس بمضيها على الاستحسان، فإذا لم يمض له رجع إلى ما يتعامل به المسلمون. ومن استحسانه، أنه استفتى فيمن قضى بجلده لثبوت الزنى عليه فلم يكمل عليه الجلد أو أكمل حتى شهد شاهدان بإحصانه؟ فقال: القياس أن يرجم، ولكن يدرا عنه حد الرجم وما بقي من حدّ الجلد استحساناً ؛ لأني أكره أن أرجمه وقد أقمت عليه حد الضرب فيكون قد أقيم عليه حدّان في زنى واحد. فهذا قبيح لا يستقيم في الاستحسان، وإذا بقي عليه شيء من حدّ الضرب فإنه لا يوقع عليه ثمة من حدّ الضرب فإنه لا يوقع عليه ثمة من حدّ الضرب فإنه لا يوقع عليه لأنه عقوبة غير مستحقة .

والواقع أن أبا حنيفة كان أول من حاول تنظيم الفقه على أساس القياس بما تسبب عنه أول هجوم منظم ضد مبدأ القياس والرأي واستعهاله في الفقه ، كها أنه لم يقف باجتهاده عند المسائل الواقعية بل كان يفترض المسائل ويقلبها على جميع وجوهها ثم يستنبط أحكام كل ذلك بما وسع دائرة الفقه ، وكان أبو حنيفة بحق خير من اشتغل بالفقه التقديري وفرض المسائل ، كها عرف بالمهارة في فقه الحديث فسرعان ما يفرع من الحديث ويستخرج الأحكام بعد التثبت من صحة الرواية .

وحقاً إن فقهه تناول الحيل الشرعية في مسائل المعاملات بوجه خاص . وكان ذلك نتيجة السعي وراء التوفيق بين المثل الأعلى والحقيقة الواقعة والتقريب بين الفقه والحياة . ويالجملة فقد أوجد بمذهبه إلى حياة فكرية حرة جعلت الناس ينقسمون في مذهبه إلى مؤيدين ومعارضين . والواقع أن فقه أبي حنيفة شاركه فيه أصحابه فكان يلق المسألة على أصحابه وأبرزهم أبو يوسف ، ومحمد بن الحسن ، وزفر ابن الهزيل ، والحسن بن زياد ، ويسمع ما عندهم فيها ثم يعقب عليهم بما يراه في المسألة ويناظرهم حتى يستقر الأمر . وقد جمع محمد بن الحسن الشيباني هذه الأقوال ونشرها في كتب ظاهر الرواية .

وكانت الأدلة التي يأخذ منها الأحكام كم تفيده الفروع الفقهية المروية عنه ، هي الكتاب والسنّة والإجماع وقول الصحابي والقياس والاستحسان ، نقد روي عنه أنه قال : إن

آخذ بكتاب الله إذا وجدته ، فإن لم أجده فيه أخذت بسئة رسول الله والآثار الصحاح عنه التي فَشَتْ في أيدي الثقات ، فإذا لم أجد في كتاب الله ولا سئة رسوله أخذت بقول أصحابه من شئت وأدع قول من شئت . ثم لا أخرج من قولهم إلى قول غيرهم ، فإذا انتهى الأمر إلى أقوال التابعين فلى أن أجتهد كما اجتهدوا .

وكان قياس فقه الرجل عند أبي حنيفة مقدار ما عنده من علم باقوال العلماء في المسائل المختلف حولها . ويروى أنه وجه إلى الإمام جعفر الصادق بناء على طلب الخليفة أربعين مسألة فأجاب عنها جميعها وعدَّد أقوال العلماء فيها مما جعل أبو حنيفة يقول : رأيته أعلم الناس باختلاف

ويبدو من توسع أبي حنيفة في الاستحسان أنه يدخل فيه ما أسماه غيره بالمصالح المرسلة وخاصة أنه لم يعين للاستحسان حدوداً وإنما هو أمر مستحدث أوجده الأصوليون بعد. وقد يكون عدم وجود ضوابط عددة للاستحسان أيام أبي حنيفة هو السر في حملة الشافعي على الأخذ بالاستحسان. مع أن الشافعي نفسه كثيراً ما استحسن.

وقد شنع عليه فقهاء مدرسة الحديث واتهموه بأنه يقدم القياس على خبر الآحاد . روي أن أبا جعفر المنصور كتب إلى أبي حنيفة يقول : بلغني أنك تقدم القياس على الحديث . فرد عليه قائلاً : ليس الأمر كما بلغك يا أمير المؤمنين ، إنما أعمل أولا بكتاب الله ثم بسئة رسوله ثم بأقضية الخلفاء الأربعة ، ثم بأقضية بقية الصحابة ثم أقيس بعد ذلك إذا اختلفوا . كما روي عنه أنه قال : عجباً للناس يقولون إني أقول بالرأي . إننا نأخذ بالرأي ما لم نجد أشراً ، فإذا جاء الأثر تركنا الرأي وأخذنا بالأثر (١) .

وقال خصومه : إنه ليس له إمامة في الحديث ولا استقلال بعلمه ، ولا يوجد له في أكثر مصنفات الحديث ذكر ، وقالوا : إنه لم يرو إلا سبعة عشر حديثاً (1) . والواقع أن أبا حنيفة لم يخالف حديثاً بلغه ، بل كان كما يقول عنه صاحبه أبو يوسف : ما رأيت أعلم بتفسير الحديث من أبي حنيفة ، وكنا نختلف في المسألة فنأتي إليه فكأنما يخرجها من كمه فيدفعه إلينا (1) ، وكل ما هناك أنه قد أعل بعض الروايات ، واتهم بعض الرواة ، واشترط للعمل بخبر الواحد ما لم يشترطه غيره ، فهو لم يخالف الأحاديث عناداً بل خالفها اجتهاداً لحجج واضحة .

وما قيل من أن مذهبه بني على سبعة عشر حديثاً لا يتفق مع الواقع ، فقد روي أنه انفرد برواية مئتين وخمسة عشر حديثاً سوى ما اشترك في إخراجه مع غيره ، وقد جمع تلاميذه الآثار من مروياته ومنها الآثار لأبي يوسف . فقد جمع فيه ما رواه الإمام من السنّة ورتبها على أبواب الفقه ، وكذلك فعل محمد بن الحسن ، والحسن بن زياد ، وحاد بن أبي حنيفة وغيرهم ، وقد اعتنى الحافظ أبو محمد الحارثي بالأحاديث التي رواها أبو حنيفة فجمعها من المسانيد المختلفة ، ثم جمع الخوارزمي المتوفي سنة ٦٦٥ ه ، مسنداً لأبي حنيفة وطبع بمصر سنة ١٣٢٦ ه ، وكان سماه جامع المسانيد .

وقد طعن أهل الظاهر في فقه أبي حنيفة وقالوا : إنه فلسفة فارسية ، وعابوا عليه اعتماده على النظر في المعاني والعلل ، لأنها توجب الاختلاف والاضطراب. والواقع أن الناظر في أصول المذهب ليطمئن إلى الثقة بأحكامه وأصالة استنباطه، وكان يرى أن ضعيف الحديث أولى من القياس والرأي فقد قدّم حديث الوضوء بنبيذ التمر في السفر مع ضعفه على الرأي والقياس، ومنع قطع السارق بسرقة أقل من عشرة دراهم والحديث فيه ضعيف .. وترك القياس المحض في مسائل الآبار لآثار فيها غير مرفوعة (أ) . وكان أبو حنيفة يعتبر الحديث المرسل ما دام السراوي ثقة . وكان شديد الفحص عن الناسخ من الحديث والمنسوخ فيعمل بالحديث إذا ثبت عنده ، كما كان يعرض الأخبار على عمومات الكتاب وظواهره فإذا تعارضا ترك الخبر عملاً بأقوى المدليلين ، كما أنه لا يأخذ بخبر الواحد إذا خالف سنة مشهورة أو عمل أحد مسن الصحابة والتابعين .

فأبو حنيفة كغيره من الأئمة يرجع بعد القرآن إلى السنة لأنها منه بمنزلة البيان، ويرى كغيره أن التواتر منها قطعي الثبوت، بل يذهب إلى أن المشهور يرفع إلى مرتبة اليقين أو مرتبة قريبة من ذلك، وأنه يزاد به على الكتاب. ومن ذلك حد الرجم، فقد ثبت بحديث مشهور عندهم، وكذا المسح على الخفين الثابت بالخبر المشهور، واشتراط التتابع في صوم كفارة اليمين الثابت بما روي عن ابن مسعود واشتهرت روايته عنه.

ويقف من خبر الآحاد في الجملة موقفاً فيه احتياط وتثبت لأنه ظني الثبوت ، ولذا فإنه يخصه بشروط للتثبت من صحته واعتباره من سئة الرسول على أن أذا ما اطمأن إلى الرواية أخد بها وقدَّمها على القياس . فقد أثر عنه أنه قال : كذب والله وافترى علينا من يقول إننا نقدم القياس على النص ، وهل يحتاج بعد النص إلى قياس ؟! (٥)

فليس من منهج الإمام أبي حنيفة تقديم القياس على ما ثبت عن رسول الله على حتى ولو كان خبر آحاد . يقول ابن أمير الحج : «إذا تعارض خبر الواحد والقياس بحيث لا يجمع بينها قدم الخبر مطلقاً عند الأكثرين منهم أبو حنيفة » ، وإنما نسب القول بذلك في الجملة إلى عيسى بن إبان المتوفي سنة ٢٢١ ه، وهو من فقهاء الحنفية .

أما إذا كان هناك شك في رواية خبر الآحاد يسرجع إلى مخالفة الراوي للخبر، أو يرجع إلى أنه أمر تعم فيه البلوى مما يقتضي شهرته ومع هذا فلم يشتهر، أو يرجع إلى أن الراوي غير فقيه والخبر يخالف القياس فإنه عندئذ لا يطمئن إلى رواية الخبر وخاصة أن الوضع والاختلاق على الرسول كان قد شاع في منطقة العراق في عصره، ولم تكن الصحاح قد جمعت ولا تم وضع الموازين الضابطة ولا فحصت الرواية ومحصت كما حدث بعد عصره.

فكل ما في الأمر أن أبا حنيفة ومدرسته يتشددون فيا يشترط في الراوي للاستيثاق من صحة رواية الحديث. فهم كغيرهم يشترطون في الراوي العدالة والضبط. لكن الحنفية شددوا في معنى الضبط إذ التزموا ضبط المتن وضبط معناه فقهاً وشريعة. يقول البردوي: «لم يكن خبر من اشتهرت غفلته خلقة أو مسامحة ومجازفة حجة لعدم ضبط المتن، كها قصرت رواية من لم يعرف بالفقه عند معارضته من عرف بالفقه». وكثيراً

ما فاضل أبو حنيفة بين أخبار الآحاد بالرواة . ومن ذلك قوله للأوزاعي في مجادلة علمية حول موضوع رفع اليدين في الصلاة عند الركوع وقد احتج الأوزاعي بما رواه الزهري وسالم : « كان حاد أفقه من الزهري ، وإبراهيم أفقه من سالم » وكان يحتج بما رويا عن رسول الله .

وكثيراً ما أخذ أبو حنيفة بأخبار الآحاد وبنى فقهه عليها، واستخرج علل الأحكام منها ثم يقيس عليها، وقد روى محمد بن الحسن تلميذ أبي حنيفة عدة أخبار قبل فيها أخبار الآحاد ومن ذلك القول بانتقاض الوضوء بالقهقهة في الصلاة، وانتقاضه بالنوم مضطجعاً، والبقاء في الصلاة بعد الحدث السابق. بل كثيراً ما رجع عن رأيه وعدل عنه لما علم في المسألة خبراً صحيحاً يعتمد عليه في الاستنباط. ومن ذلك ما روي أنه كان يقيم دية اليد على منافع الأصابع يتوجب في الخنصر دون ما يوجبه في الإبهام حتى بلغه أن رسول الله على قال فيا رواه ابن عباس: «هذه وهذه سواء» فترك رأيه واتبع الحديث. وروي أنه ترك رأيه الذي اتبع فيه صحابي لما بلغه عن رسول الله في ذلك حديث مخالف.

فإذا كان راوي الخبر صحابي عرف بالفقه والنظر أخذ بروايته وقدمها على القياس دون تردد وذلك كالأخبار التي يسرويها أحد الخلفاء الأربعة، أو ابن مسعود، أو ابن عمر، أو زيد بن ثابت أو عائشة ونحوهم ممن عرفوا بالفقه. أما إذا كان الراوي عرف بالعدالة والحفظ ولم يعرف بالفقه عمل بروايته إن وافقت القياس (۱). ومع هذا فقد نقل البزدوي عن محمد بن الحسن أنه لا يرد حديث أمثالهم إلا إذا انسد باب الرأي. فقد أخذ أبو حنيفة بحديث أبي هريرة في عدم افساد الصوم بالأكل أو الشرب نسياناً وترك به القياس وقال : لولا الرواية لقلت بالقياس، وأخذ بحديث أنس في أكثر مدة الحيض وعدل عن رأيه، بل روى عنه ابن أمير الحج أنه كغيره يقدم خبر الاحاد على القياس سواء كان الرواي فقيها أم غير فقيه، كها نقل ذلك أيضاً أبو الحسن الكرخي عن الإمام.

ويكون مرجع ما روي عنه من بعض أحكام لبعض الفروع الفقهية على خلاف ما جاءت به الأخبار عدم علمه بالخبر لعدم وصوله إليه في موطنه بالكوفة وهي تبعد عن موطن الحديث، أو كان عالماً به لكن له وجهة في ردّه غبر عدم فقه الراوي ولا انسداد باب الرأي كعدم الاطمئنان إلى قوله. وقد يكون لاختلاف الإقليم أثر في ردّ بعض الروايات بسبب تمسك كل جهة بما نقل لهم عن أئمتهم . يؤكد اعتبار أبي حنيفة لأخبار الإحاد ولو لم يكن الراوي فقيها وتقديمه على القياس ما يقوله أبو اليسر الفقيه الحنفي : المنقول عن أصحابنا أن خبر الواحد مقدم على القياس، ولم ينقل عن أحد من السلف اشتراط الفقه في الراوي . فثبت أن هذا القول مستحدث (٧) .

وأبو حنيفة يتوسع في اعتبار الأحاديث حتى المرسل منها، وهو يشمل عنده ارسال الصحابي والتابعي وتابعي التابعي أيضاً، ما دام الراوي محل ثقة عنده وكان مطمئناً إلى روايته أمثال إبراهم النخعي والحسن البصري الذي قال: متى قلت لكم حدثني فلان فهو حديثه لا غير ومتى قلت

قال رسول الله فقد سمعته من جمع غفير. مما يفيد أن للحديث المرسل قوة بتعدّد رواته ، وأن مرجع الارسال عنده التخفف من ذكر الرواة . فأبو حنيفة كها أشرنا لم يترك الخبر عناداً وما كان له ذلك أبداً وإنحا تركه اجتهاداً ، وأن الخبر إذا صبح عنده قدّمه على القياس . أما إذا وُجِدَ خبران متعارضان ، فإنه يلجأ إلى قاعدة نسخ المتقدم بالمتأخر والأخذ بالآخر فالإخر من فعل الرسول على ، لذلك ذهب أبو حنيفة إلى عدم نقض الوضوء مما مستّه النار ، وإلى رفع اليدين عند افتتاح الصلاة فقط، وإلى التكبير بأربع تكبيرات في صلاة الجنازة لما ثبت أن ذلك آخر ما فعله الرسول على . وإذا لم يُعرف المتأخر والمتقدم فإنه يرجع بالقرائن ولذا فإنه يقدم الخبر الذي لا يعارض الأصول المجتمعة عنده ، ولا يعارض عمومات الكتاب وظواهره ، ولا يخالف سنة مشهورة ، ولا يعارض خبراً مثله .

ويشترط أبو حنيفة للاطمئنان إلى الراوي والأخذ بروايته ألا يعمل الراوي بخلاف ما يرويه ولذا فإن أبا حنيفة لم يعمل بالخبر اللذي رواه أبو هريرة في غسل الإناء من ولوغ الكلب سبعاً إحداهن بالتراب، لأن ترك الراوي العمل بما روى قد يفيد أنه يعلم أن هذه الرواية سلخها شيء آخر بعدها.

ويتميز أبو حنيفة بالغوص وراء معاني النصوص وما فيها من النكت الفقهية يقول القاضي أبو يوسف : «ما رأيت أحداً أعلم بتفسير الحديث ومواضع النكت التي فيه من الفقه من أبي حنيفة ». وقال : ما خالفته في شيء قط فتدبرته إلا رأيت ما ذهب إليه أنجى في الآخرة ، وكنت ربما ملت إلى الحديث فكان هو أبصر بالحديث الصحيح مني . فكان إذا صمَّم على قوله درت على مشايخ الكوفة لأجد في تقوية قوله حديثاً أو أثراً . فربما وجدت الحديثين أو الثلاثة فآتيه بها . فنها ما يقول فيه : هذا غير صحيح أو غير معروف . فأقول له : وما علمك بذلك مع أنه يوافق قولك ؟! فيقول : أنا عالم بعلم أهل الكوفة .

وكان الكثير من المحدثين يعتمدون على أبي حنيفة في الفتوى حتى أن الأعمش لما كان يسأل في مسألة يعرضها على أبي حنيفة . فيجيبه ، فيقول له : من أين لك هذا ؟! فيقول : من أحاديثك التي رويتها عنك . فيقول : يا معشر الفقهاء أنتم الأطباء ونحن الصيادلة وأنت أيها الرجل أخذت بكلام الطرفين .

ويروى أن زفر بن الهزيل كان متفرغاً لدراسة الحديث فنزلت به وأصحابه مسألة فأعيتهم فأق أبا حنيفة وسأل عنها ، فلما أجابه قال له : من أين قلت هذا ؟ قال : لحديث كذا وللقياس من جهة كذا فكان ذلك دافعاً لانتقال زفر إلى درس الإمام .

ولك دافعة المنطان رفو إلى درس المسام . وإذا كان قد عرف عن الإمام أبي حنيفة أن فقهه تساول الحيل الشرعية خصوصاً في مسائل المعاملات وعرف بها مذهبه ، فإن ذلك كان بقصد التقريب بين الفقه والحياة . وقد اهم فقهاء الكوفة عموماً في عصره بالحياة العملية واتخذوا الرأي مرجعاً مما اضطرهم إلى اتخاذ الحيل لتسير هذا السبيل .

وتعاليم أبي حنيفة في الواقع ليست أصولا مخترعة من عنده ولكنها حلقة من حلقات التطور ، كما أنه أجاد بمذهبه حياة فكرية حرة جعلت

الناس ينقسمون في مذهبه إلى مؤيدين ومعارضين . ورحم الله أبا حنيفة فقد كان لشدة ورعه يقول : علمنا هذا رأي وهو أكثر ما قدرنا عليه فمن جاءنا بخر منه قبلناه (١) .

ورحم الله الإمام فقد كان صاحب مدرسة وصاحب منهج تبعه فيه تلاميذ كبار وجعلوه هادياً ومرشداً لهم في التعرف على حكم الله . يقول القاضي أبو يوسف في اليوم الذي مات فيه : اللهم إنك تعلم أني لم أجر في حكم حكمت به بين عبادك متعمداً ولقد اجتهدت في الحكم بما يوافق كتابك وسنّة نبيك وكل ما أشكل عليّ جعلت أبا حنيفة بيني وبينك ، وكان عندى والله ممن يعرف أمرك ولا يخرج عن الحق وهو يعلمه (١٠٠) .

فأبو حنيفة يحرص على العمل بالسنَّة وابتناء الأحكام عليها بعد القرآن، لا يخرج على ما صح منها أبدأ وإنما يغوص وراء المعاني ويحتاط فيا ينسب للرسول على ليطمئن وخاصة أن الوضع قد انتشر في عصره وخصوصاً في منطقة العراق.

ولم يقف أبو حنيفة باجتهاده عند المسائل الواقعية بل كان يفترض المسائل ويقلبها على جميع وجوهها ثم يستنبط أحكام كل ذلك مما وسع دائرة الفقه . وكان بحق خير من اشتغل بالفقه التقديري وفرض المسائل وقد كؤن مذهبه بطريق الشورى مع أصحابه .

وقد كان رحمه الله فقيهاً أميناً ثبتاً في رواية الحديث لا يسروي إلا الصحيح . واسع المال ميسور الحال مصدر ماله تجارته . فقد كان خزازاً يبيع الخز . أزهد الناس في الجاه والسلطان . رفض القضاء في العهدين الأموي والعباس فجلد وسجن ونقل عنه أنه كان يسرى في القضاء ما يعرضه لغضب السلطان إن أرضى الله وغضب الله إن أرضى السلطان .

وقد اجتمع لمذهب أبي حنيفة من أسباب الانتشار ما لم يجتمع لغيره في العهد العباسي ازداد نفوذ هذا المذهب وتغلغل في أنحاء الدولة العباسية وكان المذهب الرسمي للدولة العثانية والبلاد التي تأثرت في تشريعها الفقهي بها . ولقد كان لاتصال أبي يوسف بالخلفاء العباسيين وشدة نفوذه عندهم وتنصيبه على ولاية القضاء الفضل في الانتشار السريع الذي لاقاه هذا المذهب . . وإلى لقاء جديد على صفحات هذه الحجلة الغراء إذا كتب الله لنا البقاء والقدرة .

#### الهـوامـش

- (١) انظر الميزان للشعراني، ص ٥١، وأعلام الموقعين، ج ٢، ص ٣٦٢.
  - (۲) الفكر السامي، ج ۲، ص ۱۲۱، مقدمة ابن خلدون ص ۳۸۸.
    - (٣) المناقب للمكي، ج ٢، ص ٤٣.
    - (٤) أعلام الموقعين، ج ١، ص ٧٧.
      - (٥) الميزان للشعراني، ص ٥١.
    - (٦) كشف الأسرار، ج ٢، ص ٣٨٥.
    - (٧) كشف الأسرار، ج ٢، ص ٣٨٣.
- (A) راجع لنا أصول الفقه الإسلامي والتعارض والترجيح ، مطبوع سنة ١٩٧٦ م.
  - (٩) تاریخ بغداد، ج ۱۳، ص ۳٥۹.
  - (١٠) وفيات الأعيان، ج ٥، ص ٤٣٠.



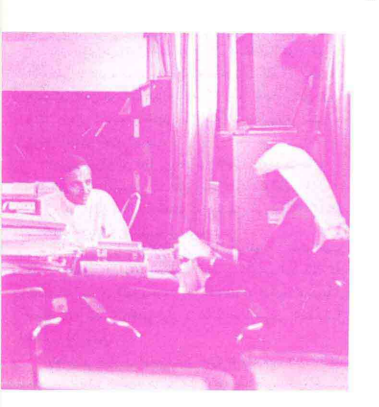
#### بقام: د. يوسف المتاضي

ومن بين هذه الأنظمة المتعددة الألوان والمشارب والأهداف، يبرز النظام السنوي، الذي كان سائداً في كثير من البلدان العربية ولا يزال، والذي يتخذ من السنة الدراسية كلها مجالا له، وربما تقسم السنة إلى فصلين تخفيفاً على الطلاب من إرهاق المقرر السنوي كله في آخرها.

ومن مزاياه تعيين المقررات الدراسية والمذكرات، لتهضم على دفعات، ويقيم الطلاب على حفظها في نهاية العام الدراسي، بحيث يكون الوزن الأكبر للامتحان النهائي، الذي يكون عادة في نهاية الفصل، أو في نهاية السنة الدراسية، وتترك نسبة مشوية من الدرجة النهائية لأعمال السنة، أو أعمال الفصل الدراسي، تزيد وتنقص من بلد إلى بلد، ومن كلية إلى كلية. هذا هو النظام الذي درسنا بموجبه وقضينا سنوات المرحلة الإبتدائية والمتوسطة والثانوية في رحابه.

وما إن خلصنا من المرحلة الثانوية ، إلى المرحلة الجامعية ، حتى تخلّص بعضنا منه ، ليس عن تخطيط لذلك ، ولكن لأن الظروف هيأت لذلك البعض جامعات تتبع نظام الساعات المعتمدة .

ومع أن هذا النظام آخذ بالانتشار ووضعه موضع التنفيذ في كثير مسن المراكز العلمية والجامعات، إلا أن قسماً كبيراً من الزملاء أساتذة الكليات



والجامعات، والقسم الأكبر من الآباء وأولياء أمور الطلاب، لا يعرفون إلا النزر اليسير عنه. ولربما يكون ما عندهم من معلومات وصلتهم مغلوطة، أو مشوهة من حيث صحتها. لذلك، فإن توضيح مفهوم نظام الساعات المعتمدة ومناقشة مراميه وغاياته وأسسه، أصبحت من الأمور الملحة، للاطلاع عليها وفهمها. فما هي غاياته ومراميه ؟؟! وما هي متطلبات تطبيقه في كلياتنا ومعاهدنا؟؟!

#### نظام الساعات المعتمدة ومراميه

يعتبر هذا النظام برنامجاً شاملًا متكاملًا وموزوناً من حيث كفايته ، وحسن مردوده ، لأنه يتضمن الاعتناء بالطالب من جميع نواحي النمو ، أي أنه يأخذ بمبدأ النمو المتكامل الذي يعتني بالنواحي العقلية ، والنــواحي

الاجتاعية ، والنواحي النفسية ، والنواحي الجسمية . فغايات هذا النظام ومراميه تهدف إلى مساعدة الطالب وتوجيهه حسب ميوله وحاجاته ، ليكون نموه ونضوجه نمواً ونضوجاً متكاملاً ، أي ليشمل النواحي المذكورة أعلاه . ويعتبر هذا التوجيه أساساً رئيسياً من أسس التربية الحديثة ، التي يؤكد عليها ديننا الحنيف ، ويعمل على تحقيقها علياء التربية ، المؤمنون بربهم ، والحريصون على مصلحة النشء الجديد من أبناء بلدهم . فهذا النظام ، أي نظام الساعات المعتمدة ، يكفل للطالب الأمور التالية :

#### ١ \_ الاعتناء بالطالب من جميع الوجوه:

أي من جميع النواحي العقلية ، والنفسية ، والخلقية الاجتماعيـة ،

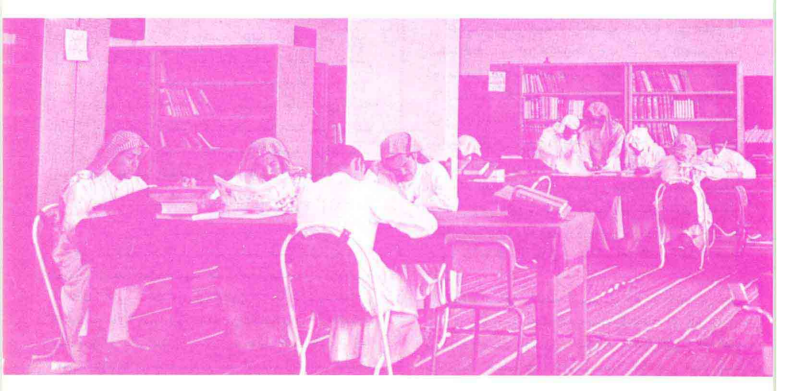
والجسمية . لأن الطالب لا يعيش في فراغ ، وأنه يعيش في مجتمع لـ ه فيه حقوقه ، وعليه واجبات تجاهه . فعليه أن يطور نفسه ليكون قادراً على المفاهمة والتعاون مع من يعملون معه ، وإلا لا تنفعه معلوماته التي حصلها في دراسته إذا كانت مجرد معلومات تحفظ لـذاتها . أما إذا تمـكن مـن استعهال تلك المعلومات التي حصلها على شـكل اختصاص مـن الاختصاصات ، وطبقها في نشاطاته وأعهاله الـتي يمارسها لمنفعة المجتمع الذي يعيش فيه ويعمل ، فعندها تعتبر المعلومات وسيلة لا غاية في تحقيق هدف أسمى منها وأنفع ، ألا وهو منفعة الفرد والمجتمع الـذي يعيش فيه ، وبذلك يعم نفعها الجميع .

#### ٧ \_ تزويد الطالب بالقدرة على التعلم المستمر:

ذلك عن طريق تشجيعه على القيام بالنشاطات وتحصيل المعلومات اللازمة لتنفيذها من مصادرها ، بحيث تصبح عنده عادة يتبعها . فالتعلم المستمر ينبع من ذات الإنسان ، ويدفعه لتقصي الحقائق والاستزادة من المعرفة والعلوم النافعة ، وتنفيذها لما فيه خير المجتمع . وذلك عن رغبة منه ودون إكراه أو إلزام .

#### ٣ \_ إعطاء حرية الاختيار للطالب:

إيماناً بمبدأ الفروق الفردية بين أفراد المجتمع ، من حيث القدرة والمواظبة والميول والاتجاهات وقوة الاحتال والصبر ، فقد وفر نظام الساعات المعتمدة للطالب حق اختيار ما يناسبه من دراسات ونشاطات واختصاصات ، ووضع له اللوائح والإرشادات ، وهيًا له المرشدين لينتفع



بآراثهم ، ويعرف متطلبات ما يختار من نشاطات ودراسات وهكذا نرى أن هذا النظام ، مع أنه أعطى حرية الاختيار للطالب ، إلا أنه حافظ على مستوى التخصص ، حتى لا ينخفض نتيجة لاختيار غير موفق ، أو توخى فيه السهولة . فكل طالب يحمل من الساعات المعتمدة قدر طاقاته وميوله وحاجاته في دراسته .

#### ٤ \_ تحمل المسؤولية:

من الأهداف التي يرمي إليها نظام الساعات المعتمدة إتاحة الفرصة للطالب ليتعود ويتعلم تحمل المسؤولية ، وذلك عن طريق إفساح مجال الاختيار له من حيث التخصص أو النشاطات أو من حيث الحمل الدراسي الذي يقدر على حمله وأداء واجباته . فهو سيد نفسه في هذه الأمور ، وعليه أن يفكر ويخطط ويختار وينفذ ما يراه مناسباً له ومفيداً لمستقبله . وإذا استعصى عليه أمر من الأمور ، استشار مرشده فيه ،

فالمرشد ذخر الطالب عند الحاجة ، يلجأ إليه ويرجع إذا استدعت الأمور ذلك . والنشاطات في معظمها تتجه هذا الاتجاه في نظام الساعات المعتمدة ، من حيث اعتاد الطالب على نشاطه وتفكيره وتخطيطه ، داخل حجرة الصف أو خارجها ، وعند عمل البحوث والتقارير وكتابتها ، وفي الإعداد والتخطيط والتنفيذ للنشاطات الهادفة على اختلافها .

#### ٥ \_ التعاون بين الطالب والمرشد وأعضاء هيئة التدريس:

نتيجة لما سبق من أمور تربوية هادفة ، فإن نوعاً من التعاون الهادف الذي ينبع من يقين وثقة بين الطالب وأعضاء هيئة التدريس عامة ، والمرشد له في نشاطاته ودراساته بصورة خاصة ، ويُراعى فيه المصلحة العامة للمجتمع ، والمصاحة الخاصة للطالب . هذا التعاون الهادف ، هو من ضمن الأهداف التربوية التي تتضمنها العملية التربوية ، الذي يتأصل في نفوس الطلاب ، ويتميز في سلوكهم ونشاطاتهم ، حيث يحملونه معهم بعد التخرج إلى ميدان العمل الفسيح في بلدهم المعطاء .

ولإمكانية تحقيق ما فصلنا من أمور، فإن نـوعاً جـديداً مـن النـظام المدرسي والمناهج يجب أن يطبق، بحيث يكون مرناً وشاملاً لنـواحي النمـو المتكامل من النواحي العقلية، والنفسية، والاجتاعية، والجسمية. وسأحاول توضيح هذا النظام من حيث متطلباته وشروط تطبيقه.

#### متطلبات نظام الساعات وتطبيقه

لهذا النظام متطلبات علينا مراعاتها لنضمن حسن أدائه وإمكانية تطبيقه. من هذه المتطلبات تفهم أعضاء هيئة التدريس، والإدارة، والطلاب له، ومن ناحية أخرى فإنه يحتاج إلى برنامج مرن يساعد على التحرك من خلاله بصورة أوسع وأنشط من النظام السنوي، أو الفصلي. وثالثاً، توفر عدد من المرشدين الذين خبروا هذا النوع من أنظمة التعليم، بالإضافة إلى مكتبة غنية بمراجعها الأصلية والثانوية، ليغترف

الجميع منها ما يحتاجون إليه من معلومات تساعدهم على النمو والتطور وحسن الأداء.

لذلك ، فإن علينا أن نسأل أنفسنا عن توفر هذه المتطلبات قبل البدء بتطبيقه ، لأنه لا يكفي أن نوفر القرطاسية والبطاقات والجداول اللازمة للتسجيل ، بل علينا أن نتأكد من تفهم أعضاء هيئة التدريس لهذا النظام ومتطلباته من حيث التطبيق ، والهدف من كل خطوة في تطبيقه . وكذلك ، فإن تفهم الإدارة لهذا النظام من الشروط الرئيسية لإمكانية تطبيقه تطبيقاً نافعاً ، لأن عدم تفهم أعضاء هيئة التدريس والإدارة للمرامي التي يهدف لها هذا النظام ، ينتج عنه اختلال في توخي فوائده والوصول إلى الأهداف التي رسمناها لتحقيقها .

وبالإضافة إلى الشرطين السابقين ، فإن هذا النظام يحتاج إلى إدارة متفهمة لعملها الإداري ، ولهذا النظام ومتطلباته ، لتسهم في جني فوائده ، ولا تكون حجر عثرة في سبيل تطبيقه . ويتفرع عن الإدارة العامة ، إدارة متخصصة هي إدارة التسجيل والقبول ، والتخصص شرط أساسي للقائمين على هذه الإدارة ، بالإضافة إلى تفهم مزايا هذا النظام .

ويتبع هذا النظام عادة مكتبة غنية بمراجعها المختلفة ، القديمة منها والحديثة . فأي نقص في هذه الأمور يؤدي إلى عرقلة هذا النظام ، وإلى التخبط في تطبيقه فتنتني نتيجة لذلك ، الفائدة المرجوة منه ، وينهدم الأساس الذي يبنى عليه . ولتوضيح أهمية متطلبات هذا النظام وإمكانيات تطبيقه ، فإنني سأحاول شرح بعض النقاط الأساسية الهامة التي أشرت إليها أعلاه ، ومنها ما يلى :

#### ١ \_ تفهم أعضاء هيئة التدريس لمتطلبات هذا النظام:

التدريس هو جزء لا يتجزأ من العملية الستربوية الستي تـؤدي إلى مساعدة الطالب على النمو المتكامل من جميع النـواحي وتفهـم المدرس لمتطلبات هذا النظام من النظم التربوية ، يقود إلى تفهم الطلاب لمتطلباته والاستفادة منه . فكما نعرف ، أن التدريس ، والتعليم ، وتسميعها ، بل هي أوسع من الحفظ والتسميع بكثير ، لأنها من المفروض أن تعتني بالطالب من الناحية الفكرية ، والاجتاعية ، والنفسية ، والجسمية ، ليعرف كيف يفكر ويخطط ، وليعرف كيف يتعاون ويتصرف مع أفراد المجتمع الذين يرتبطون به ويرتبط بهم عسن طريق العمل ، وليعرف كيف يتحمل المسؤولية ، والمثابرة ، والصبر ، ولا ينكص على عقبيه ، عند مقابلته لأول فشل أو مشكلة ، وهي كثيرة ، وتشاركنا حياتنا العادية .

فنظام الساعات المعتمدة ينمي في الطالب القدرة على التعلم المستمر، ويعطيه حرية اختيار المواد والعلوم والنشاطات التي يميل إليها، ويعلمه تحمل المسؤولية والتعاون. فتفهم أعضاء هيئة التدريس لهذا النظام من المتطلبات الرئيسية لامكانية تطبيقه تطبيقاً نافعاً، من حيث إفادة

الطالب داخل الصف وخارجه. فحضور المحاضرات ضروري، وتبنى عليه النشاطات الأخرى المتممة لها، مثل عمل البحوث، ومعرفة استعال المكتبة ومراجعها، ومقابلة أفراد المجتمع، والتعاون مع زملائه في كل هذه الأمور، التي تساعده على النضوج الفكري والاجتاعي والنفسي، فيشب قادراً على مواجهة تحديات العصر الذي يعيش فيه، مستفيداً من المعلومات والخبرة التي حصلها أثناء سعيه لتجميع المعلومات اللازمة لبحثه مثلاً، أو للقيام بنشاط هادف من النشاطات المنوعة التي يهيئها هذا النظام. فإذا كان على الطالب أن يقوم بهذه الأمور، وهو حديث العهد بالقيام بمثلها، فمن يساعده على تخطي الصعاب والعقبات التي يصادفها ؟؟ لقد تنبه هذا النظام لهذا التساؤل، فكان أن أكد على وجوب تواجد «مرشد» لكل طالب، على أن لا يزيد عدد الطلاب

عن أربعة أو خسة طلاب لكل مرشد. في هي واجبات هـذا المرشد ؟؟

#### ٢ \_ المرشد وواجباته:

إيماناً مناً بالمبدأ القائل بأن كل إنسان يختلف عن الآخر في أصور كثيرة ، ويلتقي معه في أخرى ، فإن نظام الساعات المعتصدة يتعامل مع الطلاب كأفراد لهم ظروفهم الخاصة ، وميولهم وقدراتهم وأحاسيسهم التي فطرهم الله سبحانه وتعالى عليها ، وخصهم بها . وانطلاقاً من مبدأ الفروق الفردية بين الناس ، فقد تنوعت المشكلات والعقبات التي تعترض سبيل كل واحد منهم . وهذا ينطبق على الطلاب أيضاً ، فهناك مشكلات دراسية تعترض سبيلهم ، وهناك مشكلات متعلقة بالبيئة والوالدين ، وهناك مشكلات الغتمع الذين يتعاملون معهم . بالإضافة إلى مشكلات اقتصادية ، ومعيشية لا يمكن حصرها .

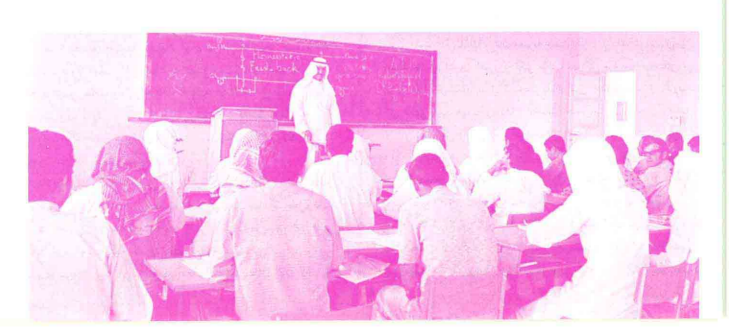
والحالة هذه ، فما هي واجبات المرشد تجاه طلابه ؟ وهــل يفترض تشابه العقبـات والمشـكلات لــديهم والتحــديات

فيرشدهم كمجموعة متجانسة ؟ أم هل يعطي لكل طالب حقه من الإرشاد حسب ظروفه واحتياجاته وميوله ؟

إن مبدأ الفروق الفردية يوضح لنا أنه مهما تشابه اثنان ، فإن مجال المفارقة بينهما موجود . وعلى هذا فإن إرشاد كل واحد من الطلاب حسب الظروف المحيطة به أمر واجب في نظام الساعات المعتمدة . فما همي بعض واجبات المرشد؟

يمكننا إيجاز مهام المرشد كما يلي:

- ( أ ) تحديد الأهداف ووضوحها من الأمــور الــتي يســاعد المرشــد الطالب فيها ويهتم بها .
- (ب) المساعدة في تخطيط الأهداف للطالب وطريقة بلوغها عن طريق التنفيذ ثم التقويم .
- (ج) مساعدة الطالب نفسيًّا وتعريفه بـــذاته وإمــكاناته وقــدراته وميوله، وتشجيعه للمضى في تنفيذ ما خطط له وبلوغه هدفه ومرامه.
- (د) التعاون مع الطالب في اختيار ما يناسبه من حمل دراسي ، ونشاط هادف ، وعمل مناسب يتناسب وقدراته العقلية والنفسية والجسمية والاجتاعية .
- ( ه ) تنمية ثقة الطالب بالله عز وجل ثم بنفسه وغرس روح العـزم والتصميم والمثابرة لديه .
- ( و ) مساعدة الطالب بالتخطيط للاشتراك بالنشاطات الصفية واللاصفية ، لما لها من أهمية في تثقيف ومساعدته اجتاعياً ونفسيا وجسمياً وعقلياً.
- ( ز ) مساعدة الطالب بإرشاده للطرق التي تساعده في الحصول على المعلومات التي يحتاج إليها في دراسته وعمله ، وذلك بحشه في الـذهاب للمكتبة والتعرف على أمينها وعمله فيها ، وعلى المراجع ، والـطريقة الـتي سيخرج بواسطتها ما يريده من معلومات في أقصر وقت وأيسر سبيل .
- (ح) التعاون مع الطالب في عمل برنامج مناسب لـدراسته بحيث يتأكد من عدم تضارب أوقات المقررات الدراسية والمحاضرات. كما ويأخذ بعين الاعتبار العبء الدراسي للطالب، فلا يحمله أكثر أو أقل مما يمكنه حمله ودراسته.



(ط) لفت نظر الطالب لمراعاة أوقات التسجيل والحذف والإضافة ومتطلبات دراسة كل مقرر قبل تسجيله في الجداول الأولى ، وإتمام تسجيل المواد بمسمياتها ورموزها وساعاتها المعتمدة .

#### ٣ \_ الإدارة المشرفة على تطبيق النظام:

إتمام أي عمل يتطلب التعاون من قبل جميع العاملين فيه ، واعتباره متماً لبعضه البعض . أي أننا إذا أردنا إنجاز عمل ما ، فعلينا التأكد من إنجاز العمل كله لا بعضه ، لأن إتمام الجزء لا يجزي في كثير من الأحيان . ومن ناحية ثانية ، فإن تضافر الجهود من قبل جميع القائمين على العمل ، وتفهمهم له يعتبران ركنان أساسيان لإتمامه وإنجاحه .

وهذا ينطبق على القائمين على تطبيق نظام الساعات المعتمدة ، كها ينطبق على أية نظام آخر معمول به ، فإنه لا يكفي أن يكون أعضاء هيئة التدريس متفهمين لهذا النظام وحسب ، ولا يكفي تفهم الطلاب له . بل يجب أن تكون الإدارة التي تسيّر الأمور التربوية والتعليمية متفهمة له ، عارفة لابعاده ومراميه . فإن كثيراً من الارتباك حدث نتيجة لغلطة تتعلق بتسجيل طالب لمادة هو لم يسجلها فعلا ، بل أضيفت على بطاقتها نتيجة لخطا في التسجيل أو التسيير . أو يكون الخطأ قد وقع نتيجة لوضع اسم طالب بدل اسم طالب آخر ، أو من عدم اكتشاف انسحاب الطالب من مادة ما في الوقت المناسب ، أو من إضافته لها ولم تظهر في خانة الإضافة على البطاقة .

فالإدارة النشيطة المتفهمة لعملها، تتفادى الوقوع في مشل تلك الأخطاء المتعمدة أو غير المتعمدة، وتحاول إصلاح الخطأ بالسرعة الممكنة في حالة وقوعه. لذلك، ينصح أن تكون الإدارة المشرفة على تطبيق نظام الساعات المعتمدة، متفهمة له ولأهدافه، تماماً كالتأكد من تفهم أعضاء هيئة التدريس له، والطلاب، حتى يضمن للنظام سيراً طبيعياً، ونجني فوائده على أسس علمية سليمة، تتناسب وأهدافه الموضوعة له.

#### ٤ ـ تواجد مكتبة غنية بمراجعها الأصلية والثانوية:

المكتبة المصنفة المفهرسة الغنية بمراجعها ، على أنواعها ، ضرورة لكل كلية أو مركز أو معهد . فن متطلبات نظام الساعات المعتمدة قيام الطلاب بعمل بحوث وتقارير ميدانية علمية مختلفة . وهذه تتطلب معلومات وافية ، ودراية بعمل البحوث والتقارير . فلا بد والحالة هذه ، من تواجد مكتبة غنية بمراجعها ، وكتبها ، ودورياتها ، لتمد الطلاب بما يحتاجون من معلومات بصورة مستمرة .

والافتقار لمثل هذا النوع من المكتبات ربما يودي إلى إرباك السير بموجب هذا النظام، لأن من متطلباته العمل والبحث ساعات طوال بعد ساعات المحاضرة المخصصة للهادة، ولا يجوز الاتكال على المذكرات التي يقدمها بعض أعضاء هيئة التدريس كمرجع وحيد لمادة من المواد، بل من الضروري تنويع المراجع التي تتوفر فيها معلومات عن تلك المادة لإفساح

المجال أمام الطالب للاطلاع بنفسه عليها ، ومقارنته لها ، واستخلاص رأي فها .

فالتربية لا تقتصر على كيفية استيعاب المعلومات والحصول عليها ، بل تتعداها إلى معرفة كيفية توظيفها والاستفادة منها في نمو الطالب ، وتطوير مفاهيمه ، وتطبيقها في حياته العملية ، داخل المدرسة وخارجها .

#### ٥ \_ العبء الدراسي:

يتميز نظام الساعات المعتمدة بأنه يعطي للطالب الحرية في حمل عدد من الساعات المعتمدة تتناسب وقدراته، ودقته، وعمله، وذلك ضمن الحد الأدنى والحد الأعلى للساعات المسموح بها. وهذا يتمشى مع مبدأ الفروق الفردية، فالطالب النشيط يمكنه أن يختار ويستجل عدداً من الساعات المعتمدة، أكثر من عدد الساعات التي يمكن أن يختارها ويسجلها التلميذ العادي. ومساعدة المرشد له في الاختيار والتسجيل من الضروريات الأساسية لهذا النظام.

#### ٦ \_ ثبوت عدد الحاضرات الفصلية:

فلو فرضنا أن عدد المحاضرات المقررة على الطلاب لمادة من المواد هـو (٥٥) خس وأربعون محاضرة في الفصل . فإن هـذا العـدد لا ينقص إذا صدف وتعطلت الدراسة في يوم من الأيام لسبب ما ، بل يبقى كها هـو ، وعلى المدرس أن يعوض ما تعطل منها بالاتفاق مع التلاميذ ، بحيث يبقى عدد المحاضرات الفصلية المقررة ثابتاً . ولا ينقص منه شيئاً . لـذلك نـرى أن كثيراً من الكليات والجامعات تعمد إلى تمديد فـترة الـدراسة الفصلية حتى تضمن العدد المقرر .

#### ٧ \_ توازن التسجيل بين المواد:

بما أن المواد المتجانسة التي تخدم تخصصاً واحداً ، تتفاوت من حيث المستوى ، وتعتمد على بعضها البعض في تفهمها ودراستها وتطبيقها من حيث المستوى ، لذلك ، فإن معرفة مستوياتها ، وأوقات تدريسها ، ومتطلباتها من الأمور الضرورية لكل طالب ، ولكل مرشد ، ليتمكن من إرشاد طلابه ومساعدتهم في تسجيل المواد التي يحتاجونها ، في الأوقات التي تعطى فيها حسب ورودها ، وحسب مستوياتها في الفصول المختلفة .

وكمثال على ذلك ، قبل أن يتمكن الطالب من التسجيل لمادة «الإدارة المدرسية » ، عليه أن يعرف ما هي المواد التي عليه أن يأخذها قبل أن يسمح له بتسجيل هذه المادة ، وفي أية فصل من فصول الدراسة تعطى هذه المادة . كذلك ، عليه أن يعرف كم ساعة معتمدة مطلوبة منه في الاختصاص الأول ؟ وكم ساعة مطلوبة في الاختصاص الثاني ؟ وكم ساعة مطلوبة في الاختصاص الثاني ؟ وكم ساعة مطلوبة في النقافة العامة ؟ حتى يخطط لتوزيعها على الفصول وتسجيلها حسب ورودها . وإلا فلرنجا صار عليه لزاماً أن ينتظر فصالاً

آخر، أو فصلين، إذا لم يسجل ما هو بحاجة إليه من ساعات معتمدة في أوقاتها، وحسب حاجته لها. وهنا يبرز دور المرشد في توجيه السطالب لوضع خطة محكمة من واقع المقررات المطلوبة حسب ورودها في الفصول المختلفة.

ومن ناحية أخرى ، فإن التسجيل المكثف لمواد التخصص ، وإهمال التسجيل في مواد التخصصات الأخرى المطلوبة ، كالتخصص الشاني ، يخلّ بالتوازن الذي يتوجب على الطالب التخطيط له ومراعاته ، ومن نتائج ذلك الإخلال تأخير تخرج الطالب ، لأنه سيضطر إلى الانتظار فصلاً أو فصلين ، حتى يتمكن من التسجيل للمواد التي تنقصه لإتمام واستكمال شروط تخرجه . وحتى لا يتأخر الطالب ، ولمساعدته في أخذ ما يلزمه حسب الخطة التي وضعها لها مع مرشده ، فإن إدارة التسجيل تعلن عن إبتدائه قبل مدة كافية ، كها أنها تخصص أياماً للحذف والإضافة ، لتتيح الفرصة للطالب ، ليفكر في ما سجله من مواد ، وليحذف أو يضيف حسب حاجته ومقدرته ووقته .

#### ٨ \_ الموازنة بين التخصص والثقافة العامة:

مع أن التخصص يعتبر ضرورة من ضروريات العصر الحاضر ، إلا أن اكتساب ثقافة عامة تهيئ للإنسان قاعدة اجتاعية تساعده على التعامل مع أفراد مجتمعه . فمن هنا باتت الثقافة العامة من متطلبات عصرنا . ولذلك ، فإن نظام الساعات يحرص على الاعتناء بالطالب من الناحيتين ، ناحية التخصص ، وناحية تزويده بالثقافة العامة ، ويوازن بينها قدر الإمكان .

#### النظام السنوي ونظام الساعات

والآن ، وبعد أن استقر الرأي في بعض البلدان النامية للأخذ بنظام الساعات المعتمدة ، فإنه من المتوقع أن تقع أغلاط وتجاوزات ، مقصودة أو غير مقصودة ، في تطبيقه ، لأن هذا النظام يتطلب ، كها شرحنا سابقاً ، تفهاً له من قبل أعضاء هيئة التدريس ، ومن قبل الطلاب ، ومن قبل العاملين في الإدارة وفروعها .

ومن الأخطاء والتجاوزات التي تقع عادة ما يلي :

#### ١ \_ الخلط بين النظامين ، القديم والحديث:

إن من عاصر النظام السنوي لا يمكن أن ينسلخ عنه بسهولة ، ويتحول إلى نظام آخر كنظام الساعات المعتمدة ، الذي له متطلباته وتخطيطه وأهدافه ، ويعمل فيه عضو هيئة التدريس بجد ونشاط وحيوية ليقدم للطالب ما يحتاجه ويساعده في تفهم عملية التخطيط والتنفيذ والتقويم واستخلاص النتائج .

فعضو هيئة التدريس الذي تعود على اتباع النظام السنوي ، سيخلط بين متطلبات النظامين عند تحوله إلى النظام الجديد ، لأن رواسب كثيرة

تعشعش في نفسه وتسدُّ عليه الطريق، وفي الغالب، فإن جهلـه بـالنظام الجديد يوقعه في متاهات وأخطاء كثيرة. لذلك بات من الضروري تدريب الأساتذة والمدرسين الذين لا يعرفون عن نظام الساعات شـيئاً، ليتعـرفوا على متطلباته ويخبروا خفاياه ومآربه.

#### ٢ \_ تهشيم النظام الجديد:

بالإضافة للخلط بين النظامين من قبل فئة لا تعرف عن نظام الساعات شئياً، فإن هناك فئة تحاول تهشيم النظام الجديد، لأنها لا تعرف عنه شيئاً، ولأنها لا تريد أن تعترف أنه أفضل من النظام الذي درست بموجبه وترعرعت وبنت مستقبلها عليه، فلو أن تلك الفئة تحولت إليه، لشعرت باختلال بمركزها، ولتقدمت عليها فئة المدرسين الذين تمرسوا على النظام الجديد.

لذلك ، ترى تلك الفئة تحاول جاهدة تهشيمه كها أسلفنا ، إما حبًا في لفت انتباه الطلاب والمدرسين ، أو كرهاً لكونهم أنهوا تحصيلهم على نظام مغاير ، فتبنوا النظام القديم ، وأخذو يفاخرون به ويجدونه . وهذه الفئة عادة صعبة المراس ، ويتطلب تليين عودهم صبراً وحنكة ودراية ، حتى لا يقع احتكاك نحن في غنى عنه .

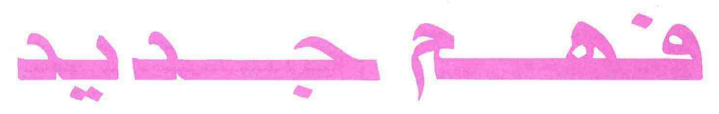
#### ٣ \_ عقدة المذكرات والمتاجرة بها:

وعقدة المذكرات تنبثق عن تعود الطلاب عليها بصورة مركزة ، وعن تمسك المدرسين بها وتقيدهم بنصوصها ، إما لأنها أسهل في التدريس والتطبيق لهم وللطلاب مع انتفاء الفائدة من ذلك ، أو لأنهم يعدّونها ويبيعونها ، وتوقفها يوقف عنهم الربح المنتظر منها .

ومها كانت الأسباب لوجود المذكرات، فإنها من ناحية تربوية تعتبر قاصرة، لأنها تحدد رؤى الطالب، وتقيد تفكيره ونموه ونضوجه. ولأن الطالب بحاجة إلى مراجع أخرى يستنير بها ويكتسب منها علياً وخبرة عن طريق استيعابها وتطبيقها في حياته العملية، وبحوثه العلمية الميدانية. فهل بالإمكان تحول هذه الفئة من المدرسين الذين يعتبرون المذكرة كافية لنمو طالب من النواحي الفكرية، والنفسية، والاجتاعية، والجسمية، نعم تحولهم إلى نظام الساعات المعتمدة، الذي يحث على تدريب الطلاب ومعاونتهم وتشجيعهم على التخطيط والتنفيذ والاستفادة من الوقت قدر المستطاع ؟ والذي يتطلب استمرار تقويمهم طوال الفصل الدراسي وبسبل شتى للتقويم كالمناقشة، والملاحظة والبحوث العلمية الميدانية، والنشاطات الاجتاعية، والصفية واللاحفية ؟

والذي يتطلب التطوير المستمر للامتحانات والاختبارات، والتقليل من وزن الامتحانات النهائية والتخفيف من آثارها لأنها لا تمثل التقدير الصحيح لمستوى الطالب؟

فلنظام الساعات المعتمدة فوائد كثيرة بيّنا بعضها فيما سبق من كلام ، وله متطلبات كثيرة يجب أن تتحقق قبل أن نتمكن من الحكم لـــه أو عليه . تتغير دلالات المصطلحات الأدبية والفنية من جيل إلى جيل ، إذ يتاح للحياة الأدبية ناقد مقتدر يمنح المصطلح الأدبي والفني مدلولا جديداً ، وذلك بعد أن يستعرض غمراته الأدبية أو الفنية ، محاولا أن يستخرج من الملامح المتناثرة قسهات وجه محدد واضح . ولعل أدرج مصطلحين أدبيين عرفهها الإنسان هما : الكلاسيكية ، ثم الرومانتيكية . وهما كذلك أكثر المصطلحات إغراء للناقد بإعادة النظر ومحاولة إعادة تحديد القسهات .

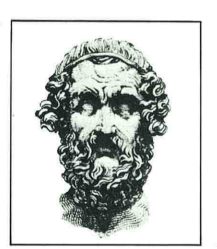


أما مصطلح الكلاسيكية فقد جرى العرف حين أعيد النظر في النقد الأدبي الأوروبي في القرنين السابع عشر والشامن عشر ، على أن يقــترن مفهومه بمفهوم الأداب الكلاسيكية التي أبدعها الإغريق والرومان الأقدمون. فإذا ذكر الشعر فإن الكلاسيكي منه هـو مـا حلـق في هـــذه الأجواء السحيقة ، وحرص في اختيار ألفاظه على الاغتراف من معين البلاغة والوضوح، وإذا ذكر المسرح فهو مسرح الوحدات الشلاث كما شرعه أرسطو ، أو بالأحرى كما فهمه شارح أرسطو الإيطالي « لود فيجو كاستلفترو » مترجم « فن الشعر » إلى الايطالية في القرن السادس عشر، حين أوجب أن تكون المسرحية واحدة الحدث لا تشتغل إلا بغرض واحد، واحدة المكان لا تدور إلا في مكان واحد أو مواضع متعددة من مكان واحد ، واحدة الزمان لا تستغرق إلا يوماً واحداً أو يوماً وليلة واحدين أو دورة شمس واحدة كها قال كاستلفترو . وذلك رغم أن أرسطو لم يذكر في كتابه إلا الوحدة الأولى ، وهي وحدة الحدث ، وذلك حين قال في الفصل الثامن من كتابه « فن الشعر » « وكذلك يجب في القصة \_ من حيث هي محاكاة عمل \_ أن تحاكي عمالًا واحداً ، وأن يكون هذا العمل تاماً ، وأن تنظم أجزاء الأفعال بحيث أنه إذا غير جزء منها أو نزع انفرط الكل واضطرب، فإن الشيء الذي لا يظهر لوجوده أو عدمه أثر ما ليس جزءً لازماً للكل».

كان دعاة الكلاسيكية في القرنين السابع والثامن عشر أكثر تأغرقاً من الإغريق، وذلك لأن أوروبا قد تــوهمت أنــه في حضــارة الإغــريق، وأسلافهم الرومان يكمن ماضيها الذهبي، فهــي إذن تحـاول بعـث هـــذا الماضي واحيائه، والتمثل به، ومحاكاته محاكاة قد تخـرج أحيـاناً إلى شــطط التقليد.

يقول الشاعر الإنجليزي الكسائدر بوب (ت: ١٧١١م) في قصيدته مقال في النقد:

وإليك كيف عرفت اليونان القديمة قواعدها النافعة المدونة



\* هومبروس \*

متى تقمع ، ومتى تغفر .
لقد كشفت لأبنائها ، من فوق قمة جبال البارناس ،
وأومأت إليهم نحو تلك الطرق المضنية
حيث تتألق بعيدة ، عالية ، الجائزة الخالدة
وحثت «الجميع» أن ينهضوا بنفس الخطى
وعلمتهم من خلال المثل العالية التي رسمتها لهم
ماذا قد يقتبسون من السياء .

ولا شك أن كلمة « الجميع » التي أوردها «بوب » هنا تشير إلى معاصريه من الأوروبين ، ولعلنا نجد على الضفة الأخرى من البحر صوتاً أسبق من صوت «بوب» ، ذلك هو صوت «بوالو» الفرنسي ، (ت: ١٦٩٤ م) وهو يردد نفس الأفكار في كتابه (تأملات \_ الجزء السابع حول الناقد الروماني كاسيوس لونجينوس) حين يشير إلى نظرية الأدب السامي المنسوية إلى لونجينوس . فالأدب عنده ليس جميلاً فحسب ، بل هو سام وجميل أيضاً . ومن هنا فإن أشخاصه يجب أن

# لککتین قدیمتین



الات. س. إليوت 🖈

ولقد بدأت حركة الاحتجاج في المسرح بمسرحية فيكتور هيجو الشهيرة «هرناني». وليس هنا مجال إعادة ذكر ما صحب عرضها من ضجة ولد في حمياها ذلك التيار واكتسب ملامحه الواضحة. ولكن مما تجدر الإشارة إليه أن احتجاج هيجو لم يكن هو الصوت الوحيد، بل واكبته أصوات أخرى في ألمانيا وإنجلترا، حين أشار الكاتب الشاعر الألماني «نوفاليس» إلى ثراء عالم الأحلام بالصور والخيال، وحين عكف كولردج و وردز ورث في إنجلترا على نفسيها يستمدان منها الصور الوجدانية والأحاسيس التأملية الحزينة.

ولقد كان الكاتب الفرنسي ستندال (ت ١٨٤٢ م) هو أول من صك هذا المصطلح القديم، صك هذا المصطلح ، وهو حين صكه جعله نقيضاً للمصطلح القديم، الكلاسيكية، ولكن تتالي صدور النتاج الأدبي الذي يحمل هذه الراية جعل لهذا اللفظ الجديد دلالات شي تتناقض الدلالات المستقرة للكلاسيكية، فإذا كانت الكلاسيكية فن الإحكام والتدبير، فإن الرومانتيكية هي فن العفوية والانطلاق. وإذا صدرت الكلاسيكية عن العقل المتأمل فإن الرومانتيكية تصدر عن الخيال الخصب، وإذا اهتمت الكلاسيكية بعالم الموضوع، فإن الرومانتيكية تهتم بعالم الذات.

كانت هذه هي صورة الفرق بين هذين الأسلوبين الأدبيـين حـــقى تصدى النقاد المحدثون لإعادة البحث في الدلالات الأدبية المتوارثة ، وكان من ألمع هؤلاء النقاد الشاعر والناقد الإنجليزي ت. س. اليوت.

يرى اليوت أن الفنان الناضج هو أقدم المخلوقات وأحدثها في ذات الوقت، فهو إذن كلاسيكي ورومانتيكي في آن واحد. وهو يقول في وضوح «أعتقد أن الفنان أشد بدائية وأشد تمدناً من معاصريه، فتجربته أعمق من المدنية وهو إنما يستعمل مظاهر المدنية ليعبر عنها».

فالفنان إذن تاريخي ، بمعنى أنه ينتمي إلى التـــاريخ بجملتــــه ، وهــــو الإنسان القادر على أن ينظم كل شذرات المعرفة التي اكتسبها من قــراءاته

يكونوا من أرفع البشر أو من هم فوق البشر، ولغته يجب أن تكون سامية محلقة، رفيعة لا تكاد تتدفى إلى ألفاظ العامة الدائرة. وكذلك العواطف التي تدفئه يجب أن تكون عواطف سامية نقية.

هذه هي الكلاسيكية كما فهمها القرن السابع والشامن عشر، حتى احتجت عليها الرومانتيكية في القرن التاسع عشر، وقد بدأت حركة الاحتجاج في المسرح، إذ إنه أقدم الفنون الأوروبية بعد الملحمة، ويهمنا هنا أن نشير إلى أن لونين من الابداع الأدبي لم يتاثرا بهذا النزاع بين الكلاسيكية والرومانتيكية إلا قليلاً، وهذان الفنان هما فنا الرواية والملحمة.

اما فن الرواية فلأنه كان حديث النشأة ، لا ينبعث عن أصول إغريقية أو رومانية ، بل هو نمط مستحدث مصاحب لنشوء المدن الأوروبية الكبيرة . وكان أيضاً بطبيعته أقرب إلى الواقع وأحرص على تناول شخصياته من البشر العاديين ، أما الملحمة فإنها لا تكون جديرة باسمها إلا إذا حاكت ملاحم اليونان والرومان ، ومجال الابتكار والتجاوز فيها محدود .



★ ڤيكتور هوجو 🖈

ومطالعاته وتجاربه في أنماط قولية محكمة معيداً ترتيبها لكي تكتسب دلالات إنسانية شاملة تستطيع أن تخاطب البشر أياً يكن موطنهم أو عصرهم .

والفنان الناضج عند إليوت حين يقرأ التاريخ لا يقرؤه كتاريخ ، بل يقرؤه كوقائع حادثة في زمن معاصر أو في لا زمن أو في كل الأزمان ، وهو «حين يعالج الوقائع القديمة يستخلص منها ما لا يـزال في جوهره حياً ، وقد لا يلحظ إلا الأمور العارضة حين يعالج حياة المعاصرين » .

ولقد قادت هذه النظرة إليوت إلى نظريته في الموروث الأدبي. وهي نظرية ترى أن نهر الفكر والثقافة يتدفق واحداً متصلاً من أقدم العصور حتى الآن، وأن الشاعر الحق هو من يستوعب تيار الشعر المتصل، ويحس بانتهائه إليه، وبأنه قطرة من قطراته تفيض من النهر لتصب فيه، بل إن الشاعر الكبير حقاً هو من نرى فيه ظل أسلافه من الشعراء. ولعل أوضح مقال في هذا الرأي هو قول إليوت نفسه: نحن قد نرضى على تميز الشاعر عن أسلافه، وبخاصة تميزه عمن سبقوه مباشرة، ونحاول أن نجد شيئاً ينفرد به عها عداه لنستطيع الاستمتاع به وحده، مع أننا لو مارسنا قراءة الشاعر، ونحن خالصون من هذا الميل الجامح فقد نجد أن خير ما لديه، بل النواحي المتفردة في نتاجه هي في واقع الأمر، تلك التي ترك عليها أسلافه الموق من الشعراء طابع خلودهم بأسطع الألوان».

#### ولنسأل عندئذ: هل الشعر تقليد، وهل الشاعر مقلد لمن سبقوه من الشعراء؟

ويجيبنا إليوت قائلاً: إن هناك أربع طبقات من الشعراء ، شاعر فيج يحاكي من سبقوه ، وشاعر ناضج يسرقهم ، وشاعر حق ، وهو ذلك الذي يجمل ما يأخذه ويجعله شيئاً جديداً بحا يضيفه إليه من قيم وفهم جديد للحياة . ويضيف إليوت في موطن آخر أن كل التراث الإنساني الشعري لازم للشاعر ومباح له . فالشاعر الحق يحس بأمرين :

أولهما: أن جيله مستكن في جلده وعظمه.

• وثانيها: أن أدب الإنسان منذ هـوميروس حـتى العصر الحديث يؤلفان في نفسه نسقاً متصلاً ، وبالأحرى فإن الشاعر الحديث يعيش في الزمان واللازمان معاً.

ولكن إذا كان هذا هو قدر ثراء الشاعر بالثقافة والتجربة، فكيف إذن ننسق هذه الثقافة والتجرية في نفس واحدة دون أن تتشتت وتنداح...؟

ذلك أمر لا يدرك إلا بالموهبة ، « فالشاعر هو الشخص الذي يسبك جوانب التجربة المتباعدة ، فإن تجربة الرجل العادي الثقافية والحياتية فوضوية لا قياسية مبعثرة ، فهو قد يقع في الحب أو يقرأ سبينوزا ولا علاقة لواحدة من هاتين التجربتين بالأخرى أو بضجة الآلة الكاتبة أو رائحة الطبيخ في مطبخه ، أما الشاعر فإن هذه التجارب كلها تتشكل في ذهنه ساعة الابداع الشعرى في نسق مطرد » .

ولعلنا لا نستطيع أن نتحدث عن إليوت دون أن نشير إلى نظريته الثانية في «المعادل الموضوعي»، ومختصر هذه النظرية هو أن الشاعر لا يعبر عن عواطفه ولكنه يهرب منها. فهو يتخير لعواطفه صورة لا تنتمي إلى شخصه بقدر ما تنتمي إلى الوجدان العام، وذلك هرباً من النزعة المغالية في العاطفية التي عرفها القرن التاسع عشر، فهو حين يريد أن يعبر عن ضيقه وملله يقول «لقد قست حياتي بملاعق القهوة»، وهو قد يبحث في التاريخ أو الوجدان العام لكي يجد معادلا موضوعياً لحالته العاطفية أو النفسية فيستعيره من سياقه لكي يورده في سياق جديد.

وهنا نجد أن إليوت قد صال صولة بعيـدة المدى عميقـة القصــد، فأعاد طرح مصطلحي الكلاسيكية والرومانتيكية من جديد.

لقد أفزع إليوت ما تردت فيه الـرومانتيكية مـن ولـع بـاستعراض الذات، واسراف عاطني فج، فرأى أن الرومانتيكية قـد ختمـت حيـاتها وأتحت دورتها وغدت مستهلكة بالية.

ورأى إليوت أن الشعر يجب أن يعود إلى العقل ، وهو لا يعني بالعقل هنا العمليات العقلية من استنتاج واستنباط وقياس ، ولكن العقل بمعنى حدة الذكاء وتألق الوعي . وحين يعود الشعر إلى العقل يصبح الشاعر أكثر حساسية ، فتتألق عندئذ حساسيته كها يتألق تفكيره ، ويتآلف الجوهران معاً لكي يصنعا الشاعر المتفكر ، الذي هو مختلف عن الشاعر العقلاني ، بقدر ما يختلف الفنان عن الثرثار .

بعد ذلك كله يحاول إليوت من خلال تراثه النقدي كله أن يضع تعريفاً جديداً للكلاسيكية والرومانتيكية . فالكلاسيكية عنده هي النضوج الذوقي والعقلي ، وهي الاحكام في بناء القصيدة ، والبعد بها عن منحدرات العاطفية المسرفة . وهي ليست تقليداً للاقدمين أو استحياء لهم ، ولكنها تمثل التجربة الشعرية الكونية وتجاوزها .

والرومانتيكية عنده هي الإسراف العاطني والولع بالوهم دون الخيال، والتفكك في بناء القصيدة، والضحالة في فكرها.

وبهذا المعنى يجهر « إليوت » بأنه كلاسيكي في الأدب ، رغم أنـه كان من ألمع المجددين . شاعرة هندية مسلمة ، شغلت الدنيا وفتنت المتقفين في القرن السابع عشر ، وتُرجم ديـوانها إلى الإنجليزية ، فيهر المتقفين في الغرب ، ونقل أكثره إلى العربية فرأى قراؤها نمطاً رفيعاً من البيان يتضمخ بعبير الإسلام ، أما اللغة الفارسية فقد سعدت بالشاعرة حقاً ، لأنها نظمت أشعارها بهذه اللغة المحظوظة ، كانت الشاعرة تلميذة لشعراء فارس العظام ، فُتِنت بفريد الدين العطار وسعدى الشيرازي ، وعمر الخيام ، ولكن شاعرها المفضل كان حافظ الشيرازي ، فقد استهواها حتى حفظت جميع ما قال ، وحاكت قصائده في عهدها الأول ، عهد المرانة والتدريب ، ثم استقلت فيا أبدعت من شعر رقيق ، ولكن أثر حافظ الشيرازي يترقرق في شعرها كالسكر في الماء ، تتذوقه دون أن تراه .

# المالكان الم

#### بقلم: د . محمد رجب السيوفي

#### أسرة ملكية عريقة

زين النساء أميرة نشأت في مهاد النعمة ، رأت مجد جدها الإمبراطور (شاه جهان) وحظيت حيناً ما بعطف والدها الإمبراطور (أورانجزيب) ، وهي حفيدة ملوك الإسلام الكبار في الهند ، حفيدة جدها الأكبر (ياير) وحفيدة (جهان جير) وحفيدة (شاه جهان) ، وكلهم ملوك عظام ، لهم مجد ذائع حافل ، وكفاح شهير ، وقد نشأت في كنف والله غيور يشتغل بالحروب ويعيش متوتر الأعصاب غضوباً عنيفاً بمخالفيه ، ولم يكن يبتسم إلا حين يخلو بابنته الشاعرة (زين النساء) عين جلجلة الرعود الصاخبة ، لذلك منحها ما تبتغي من السعادة وبين جلجلة الرعود الصاخبة ، لذلك منحها ما تبتغي من السعادة يتحقق ، حرمها الحبيب الذي اختارته ليكون زوجاً لها ، ومنعها راحة النفس التي لم تُغن عنها اللآئ الثمينة ، والقصور الشاهقة ، والحدائق الناضرة الغناء !

#### نشاة ممتازة

ظهرت بوادر النبوغ على الأميرة حين استطاعت أن تحفظ القرآن الكريم في سن الثامنة ، وقد ابتهج والدها بما أحرزته من توفيق علمي

في طفولتها اليانعة ، فأقام احتفالا كبيراً حضره الوزراء والأعيان ، ومنح الدولة إجازةً علطت فيها المرافق الحكومية والمدارس التعليمية يومين ، وسار الجنود في مواكب الاحتفال ابتهاجاً بنبوغ الأميرة ، ووفد الزائرون الكبار على القصر الملكي مهنئين ، وكان هذا التقدير الباهر دافعاً للأميرة الصغيرة إلى أن تعكف على الثقافة الإسلامية ، فقرات الحديث النبوي ، وحفظت سيرة الرسول على ، وكانت تفهم العربية فها النبوي ، وصفطت أن تقرأ أمهات الكتب في تراثنا العلمي ، ونظمت الشعر بالعربية ، ولكن أستاذها الفارسي (رستم غازي) أخذ يهجن شعرها العربي ، ويقول إن نبوغها سيكون في الشعر الفارسي ، وكانت في الشعر العربي ، على حين حشد لها أستاذها عشرات الدواوين الفارسية ، وكان البلاط الملكي مليئاً بمن يجيدون الفارسية ، ويحرصون على قراءة واعن إلى مليئاً بمن يجيدون الفارسية ، ويحرصون على قراءة أشعار الأميرة ، فرأوا من إبداعها الشعري ما خلب وفتن ، ولكن ثقافتها الدينية قد ظهرت في الخدين فقالت شعراً في مدح النبي ينه ، وفي الحنين إلى مكة المكرمة قبلة الإسلام .

ومن حسن حظ العربية أن أكثر ما قالته الأميرة قد ترجمه إليها الاستاذان عبد اللطيف النشار، وحسين محمود البشبيشي، ونحن ننقل عنها ما نستشهد به، وكانت الرجمة عن الإنجليزية لا الفارسية، فأعجب لشعر عالمي تتنازعه اللغات المختلفة، ويتهاداه المثقفون في الشرق والغرب على اشتياق.

#### حنين إلى الحجاز

حين حنيًّ الشاعرة الأميرة إلى الحجاز، مهد الإسلام، لم تصغ حنينها الوجداني صياغةً تقريرية تُضعف حرارته المشبوبة، ولكنها أرسلت جذواتها المشبوبة في رسائل إلى حبيبها الذي تحدثه عن أشواقها الروحية كها بثته لواعجها الإنسانية فهي تخاطبه بمثل قولها:

يا ناعهاً بالمنام جهلت شجو الغرام أيامَ هم طوال أواه من أيامي متبوعة بليال مريرة الآلام كأنها في سراها تمضي لغير ختام

هنا مكان صلاتي وهاهنا محرابي فأين مكة مني ياحيرتي واكتئابي

هـل مــن دواء لـــدائي وهـــل شـــفاء لما بي مـــواجعي وهمـــومي كثـــيرة الأســـباب

ورحلة يا حبيبي تقودني أنت فيها لقد طوينا صحارى ولم نزل نطويها إلى الحجاز فهذي نهاية تشتهيها شقت علينا ولكن هي التي نبتغيها

\* \* \*

وأمثال هذه الجذوات المشتعلة مما يتوهج في ديوان الشاعرة حنياً إلى مكة المكرمة! ولك أن تدرك سموها النفسي حين لم تنس في عهد الصبا والأحلام أشواقها العارمة إلى مواطن الإلهام والهداية، وقد درست المفتوح الإسلامية، فبهرها أن تمتد راية الدين إلى آفاق المعمورة، ثم عادت إلى ما رُوي من خطب الرسول و وأحاديثه، فرأت فيضاً من الحكمة النبوية نقع غليلها، ومحا ظمأها فهتفت بما تحس حين قالت:

يا نبيًا ظللت رايته هـذه الـدنيا طوال الحقب دينك السمح حَـوى في لحـظة سؤدد الفـرس ومجـد العـرب

\* \* \*

شفتا المبعوث لما افـــترتا كافترار الورد عن نفح يضوع

جرت الحكمة من بينها منطقاً عندباً بترجيع بديع

\* \* \*

لم تحضَ الناسَ لا بل فتنت طائر الروض فغننَى وطربْ أيَّ حس وجسال بارع ؟ أترى الألفاظ صيغت من ذهبْ

وفي هذا الأفق المشرق، طار جناحُ الأميرة الشاعرة، فاستشرفتُ أجواءً عالية ذات سنى وسناء .

#### مأساتان لا ماساة

كان الإمبراطور (شاه جهان) والد (أورنجزيب) قد خطب حفيدته الأميرة الشاعرة زين النساء إلى ابن عمها الأمير (دارا)، وكان الأمير من علو الهمة ورهافة العاطفة، ورقة الشيائل بحيث أحبته الأميرة، وجعلته فارس أحلامها، ونظمت في حبه قصائد رقيقة تنفح بعبير الشوق، وكان مما قالته مترجمة عن أثر هذه العاطفة الخفاقة في قلبها:

فيك يا قلب وحشة وحشة البيد في الغلسْ طاف بي الحب فانجلت وحشة القلب وائتنسْ أصبح القلبُ جنة عندها الأنس يلتمسْ

\* \* \*

الو تحـوَلت يا أحـا
سيس قلـي أغـانيا
الغـدا الحبّ نغمـة
تـترك السـمع صـابيا
مثــل داود في المزا
مـير يشـدو قــوافيا

غير أن الربح قد جاءت بما لا تشتهي السفن ، إذ كان والد الأميرة قاسياً جباراً ، يظن الظنون السيئة في أقاربه جميعاً وقد قتل أخاه وسبجن أباه ، وأحسّ أن (دارا) خطيب ابنته ذو تطلع إلى الرئاسة ، فخافه على ملكه ، ولم يكن في إحساسه صادقاً ، إذ كان في استطاعته أن يجذبه لنفسه ، فهو صهره ، وابن أخيه ، ولا مانع أن يرث العرش من بعده ما دام قد حرم الأبناء ! وأنعى لمثله أن يفكر هذا التفكير ، إذ أنه استجاب إلى هواتف الشر ، فدبر ميكدة للأمير الشاب ، وذهب صريعاً

إثر سمّ قاتل شربه بتدبير (الإمبراطور)، وعرفت ذلك الأميرة فجن جنونها، واعتزلت الناس حقبةً طويلة، وحاول والدها استرضاءها فكانت تنفر من لقائه، ولكن الأيام تُبرئ الجراح، فبعد أشهر تفرغت زين النساء إلى تنسيق حديقتها وأمرت باستحضار شيى الزهور المختلفة والأشجار المتنوعة والطيور المتعددة لتملأ فراغها في هذا الفردوس الذي اصطنعته اصطناعاً ليملأ وقتها بالنهار، فإذا جاء اللبل خلت إلى دواوين الشعراء، لترى في مآسي السابقين وأنين المفجوعين ما تتأسى به، فالحزين الشيح بالحزين، وقد تحدثت عن حديقتها التي خلبت المشاهدين بمنظرها البهيج فقالت، وكأنها تحل، مخاطبةً حبيبها البعيد:

أسأل الله لا الثراء ولا الحسب ولكن حديقة مكنونة أشتهي أن أعيش فيها وإيا ك قريناً في الحب لاقى قرينة

ثم حلت المأساة الثانية حين ذهبت إلى (الهور) مع والدها، وكان حاكم المدينة (عقيل خان) فارساً شاباً شاعراً ، عرف أنباء الأميرة وروى شعرها ، وتسامع بحديث جمالها ، فاشتاق أن يراها ، وحالفه التوفيق فلمحها على سطح القصر قبيل الفجر في غلائلها البيضاء تكتب الشعر تحت مصباح أخضر جميل، فجن بها شوقاً، ثم علم بخروجها إلى بعض البساتين لترى مظلَّة من الرخام أقيمت على نسق طريف، فتخفى في زيّ بستاني أجير، وحمل الفأس والمكتل، وأخذ يشذب الـزهور ويـرمقها مــن بعد في شوق عارم، ثم تجرأ وراسلها بالشعر، وقـد أعجبت بــه الأمـيرة فردت عليه من البحر والقافية ، ولا بد لمثل هذه العلاقة أن تشيع ، ولا بد أن ينشط الواشون إلى الإمبراطور الجبار ، فأقام الأرصار حتى داهمه مع الأميرة يتناقشان في الأدب لا في أمور القلب! وكانت هذه كبرى الجرائم لدى الوالد، فقتل الحاكم الشـاب شر قتلـة، إذ عـذَّبه عــذاباً شديداً حتى لفظ أنفاسه ، ولم يعبأ بدموع ابنته التي يـأست مـن حيـاتها ، فأغلقت الباب عليها أشهراً طويلة مستسلمة للدموع ، وقد نظمت في هذه الحقبة أفجع ما نظمت من أشعار الألم والأسي! وحق لها! فقد تعـدّت المأساة، وضاعف الجرح الجديد أحزانَ القلب الـذي لم يكد يلتئم بــه جرحه القديم ، ولم تتكسر النصال على النصال بـل تـوغلت جميعهــا في أعماق الأعماق.

#### محاولة فالسلة

كانت لزين النساء مربية فاضلة ذات أدب ودين وحياء، وقد ترعوعت الأميرة على يدها معتزة بتوجيهها الأدبي، وسلوكها الخلق، فرأى الإمبراطور أن تذهب (مياباي) وهو اسم المربية إلى تلميذتها لترغبها في الزواج من إنسان اختاره الإمبراطور دون أن يحوز قبول الأميرة، وأن تحدثها عن طاعة الوالد وضرورة الاقتران، وأن تعلمها أن عصيان هذا الأمريثير غضب الله، وكانت الأميرة من الحصافة بحيث علمت أن المربية

مأمورة تمثل دوراً فرض عليها دون أن تعتقده ، فهشت لها في أدب ، ثم كتبت لوالدها تقول إنها تفرغت لرضا الله حقاً إذ تبرعت بكل ما تملك من حلي للفقراء ، وأنها خصصت دخلها السنوي ، وقدره ، ، ، ، ، ، ووبية ، للنفقة على المحتاجات ولتهيئة من يردن الحج محن لا يقدرن على نفقة الارتحال ، كها جعلت رواتب شهرية لأسر فقيرة تشمل الأرامل والايتام !

وقد ثار الوالد الذي لم يعهد أحداً يخالف أمره، فأمر بسجن الأميرة، واعتقلها سريعاً في موضع لا يبعث على الارتياح، ولكنها قضت أشهر السجن دون اعتراض، حتى يئس والدها فأطلقها وفي نفسه شجون، فاستسلمت لترتيب مكتبتها العامرة، وجعلت تطلب ما تسمع عنه من المؤلفات، وتأنس حين ترى المكتبة تنمو وتزيد، وكأنها وجدت في متعة العقل شفاءً لأسى القلب! أو هكذا تخيلت، غير أن ذكرياتها كانت تهيج وتحتدم فلا تجد غير الشعر يطلق ما تجمع في صدرها من أوار عتبس، ولولا ما نظمته لاحترقت بما يتاجج في جوانحها من تباريح.

ولعل الأميرة كانت تتخيل أملها الراحل ماثلاً بين عينيها فتناجيه قائلة :

يا جمالا مثلبه ما شهدت أعين العالم في دنيا الشباب أين لا أين طريقي أقتفي أثر الأقدام في داجي التراب ؟

\* \* \*

قلبي الجروح أدماهُ الهوى فتنزى قطرات من دم فانظر الآن تشاهد عجباً زهراً أينع تحت العندم

\* \* \*

زهرات يانعات نبتت من عروق فجرتها الحسرات موضع الأشواك لما دسته نبت الرهر مكان الخطوات

#### الخاتمــة

وكان لا بد أن تمرض الأميرة الحزينة رازحةً تحت وطأة الآلام ، وقد اهتم والدها بما تقاسي من أوجاع النهاية ، فأحضر لها خير الأطباء ، ولكن أجل الله إذا جاء لا يؤخر ففاضت روحها الطيبة ، وأصر والدها على أن تدفن في حديقة الزهور لتكون وردةً بين الورود ، وحينئذ فاضت دموع الوالد القاسي حين لا يجدي البكاء ! وجادت بوصل حين لا يغفم الوصل .



إلى الصديق . ؟ الذي وجد نفسه طبيباً فأخذ يعالج الدوار الذي قعد بالمضيفة عن أداء عملها في الطائرة . .

عاشت يمينك يا أسي مضيفتنا إن الدواء الذي قدمت عطارً إن الدوار الذي عالجت علته قد كاد يقضي عليها فهو إعصارُ قاومت حدَّته بالعطر فانتصبت كأنها الغصن قد وشته أزهارُ ففوق وجنتها وردٌ، وفي فها ناي، ترانيمه للحب قيشارُ لما تهادت أفاضت من بشاشتها ما كان يرجوه ركَّاب وطيارُ

\* \* \*

في جوف طير بلا ساق ولا قدم يعلو فتسبح في الأجواء خطوته له جناحان من بَرْد ولاهبة إذا تأني سرى كالبرق ، ما لحقت وإن مقلته محشوة لهبأ في صدره الرحب يطوينا ويجمعنا

\* \* \*

قالوا « فلبينيَّةُ » للشرق نسبتها نحارج الحرف فيها لكنْةً عَجَبُ تلطفتْ فسقتنا من لواحظها وأومات فأرتنا سحر فتنتها وردية اللون ؛ والصبح المنبر له قد طارحتنا على متن الأثير هوي

\* \*
 أثابك الله يا من فيك موهبة فالله ين ترنو إلى يمنىك معجبة والله يمنى

ودونها تنطوي في الأرض أمصارُ وصوته ناغم والرجع هالدُارُ مواقع الخطو من مسراه أبصارُ لكنها لاكتشاف الدرب منظارُ كأننا في الحواشي منه أسرارُ

لكنه في مدار النجم سيارُ

وليس بدعاً فكم في الشرق أقسارُ في حلو منطقها نورٌ ونوارُ ونوارُ خراً بنشوتها قد هام سمّارُ وكيف يُسكر بالألحاظ سحّارُ على الجبين أسارير وإسفارُ في كل نابضة من لذعه نارُ

فيها تحدق بالإعجاب أنظارُ وفي تلفتها شكر وإكبارُ

Section of the sectio

عجلة القيصل العدد (٣٩) ص ٣٤

# مدين أو مداناك

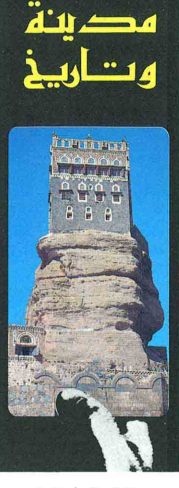
#### بعتام : ابراهم عبد الله مضتاح

الكتابة عن مدينة كصنعاء يقال إنها أول مدينة بنيت بعد المطوفان، وإن بانيها هـو «سام بن نوح»، والتعرف على زواياها التاريخية البائدة والباقية، ومشاركتها في حضارات «اليمن السعيد» بكل معطياتها . . الكتابة عنها ليست أمراً ميسوراً لجلة سيارة في وقت هناك عدد من المؤلفات العديدة الخاصة عن المدينة .

إذن فالكتابة عن صنعاء عاصمة اليمن الشقيق مهمة لها أكثر من جانب، وكل جانب يمثل في حد ذاته كثيراً من المعالم والمآثر لو أردت أن تفيها حقها لاستغرقت صفحات طويلة من مساحة الجلة.

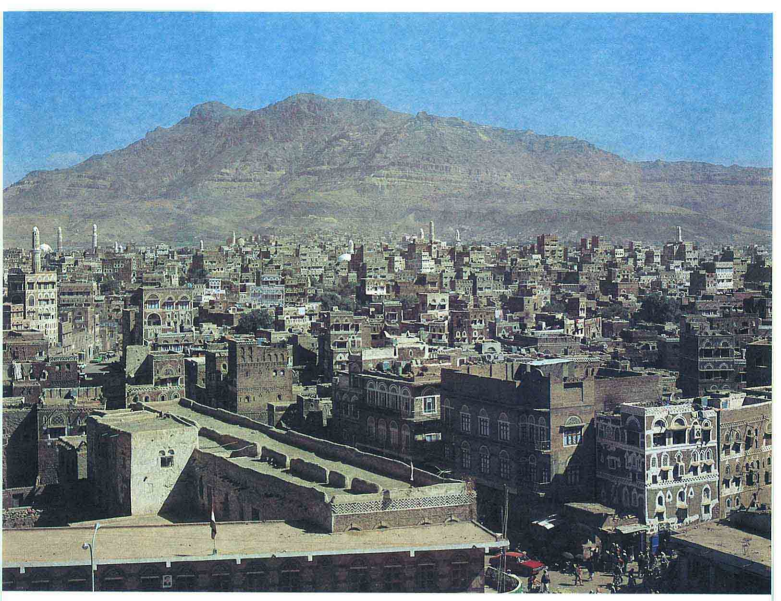
ولكن الأمر لا يصل إلى مرحلة الصعوبة إذا استطعنا أن نأخذ شيئاً من أشياء كثيرة، وأن نشير مجرد الإشارة إلى بعض الأشياء، وهذا ما فعلناه في هذا الاستطلاع.

ومع ذلك تظل مدينة صنعاء مجالا رحباً لدراسات واستطلاعات متعددة قضية قامّة لمن أراد أن يتعمق فيها ، وأن يتناولها بكل أبعادها الختلفة .



★ الجامع الكبير في صنعاء ★





\* منظر عام لجانب من مدينة صنعاء \*

#### صنعاء في الشعر

لعل إيراد نماذج شعرية مما قيل في مدينة صنعاء ، يعكس العلاقة التي تربط الإنسان بها . . وهذا واحد من أبعاد هذه المدينــة التـــاريخية العريقة . .

قال عنها أبو بكر ، محمد بن أحمد بن يوسف بن أفنونة ، عندما تولى القضاء بها:

وحبذا أنت يا صنعاء من بلد وحبذا عيشك الغض الذي اندرجا لـولا النـوائب والمقـدور لم تـرني منها وربك طول السدهر منزعجا

ويأتي شاعر حديث آخر ليقول:

فكف يا صاح عني بعض لومك بي

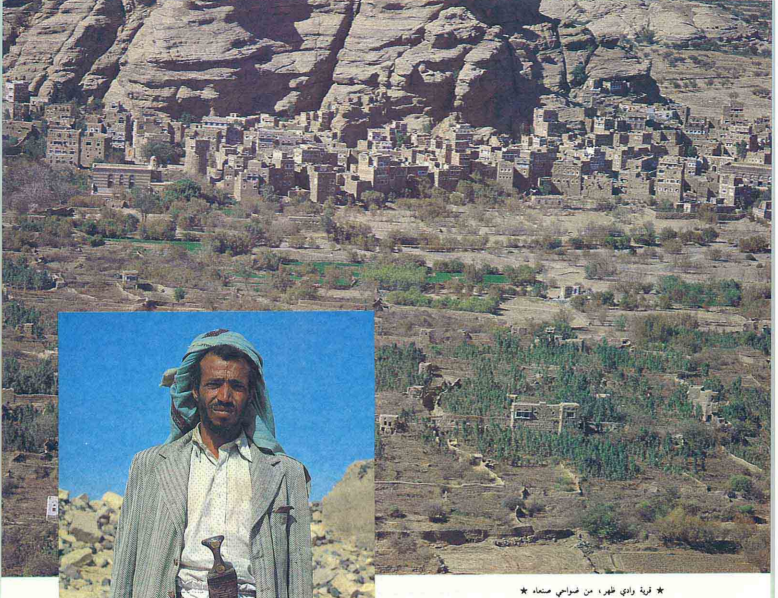
«صنعاء» يا دار الحضارة والعلى ومحط كل سميدع ومليك «باريس» دونك في الجهال ولندن وعواصم الرومان والأمريك

إن النوى زرعت في قلبي الهوجا

وقديماً قال الحادي :

لا بد من صنعاء وإن طال السفر لطيبها والشّيح فيها من دبر(١)

عجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٣٦



#### نشأة صنعاء

هذه المدينة يقال : إن أول من اختطها هو «سام بن نوح » لذلك فهي تسمى باسمه «مدينة سام» . كما يقال : إنما سميت صنعاء نسبة إلى «صنعاء» بن أزال بن يقطن بن عابر بن شالخ بن أرفخشد ابن سام بن نوح ، ومن أسمائها أيضاً « أزال » وهو اسم لا يكاد يجهله يمنى حتى اليوم.

ويرجح تاريخياً أنها أول مدينة بنيت بعد الطوفان، وإن كان المؤرخ اليمني وكيل الهيئة العامة لـ لأثار ودار الـ كتب، زيــد بــن علي عنان ، يعتقد أن صنعاء بنيت في القرن الأول الميلادي ، لكنه يستدرك قائلًا : « الله أعلم بذلك » ، ومهما يكن الأمر فإن تعـدد الآراء والأقـوال يدل على قدم هذه المدينة وعراقتها في التاريخ.

#### \* وجه يمني \*

#### الموقع

تقع مدينة صنعاء في قاع يسمى «قاع سنحان » بين جبلين كبيرين هما: جبل « نقم » الذي يطل عليها من الشرق وجبل « عيبان » الواقع في الجهة الغربية منها .

كما تقع في شمالها مناطق « شعوب والروضة والجراف » ، وتشتهر

عِلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٣٧



★ جانب من مبنى جامعة صنعاء ★

بالكروم والمياه الجوفية المتدفقة وإلى الجنوب منها تقع «حدة» التي أصبحت الآن جزءً من صنعاء لامتداد العمران. ومن الضواحي القريبة «سنع» التي تشتهر مع حدة بالمياه العذبة والشلالات والأشجار الكثيفة.

وترتفع صنعاء عن سطح البحر بحوالي ٢٢٠٠ متر، وهذا يجعل جوها معتدلا تقريباً بحيث لا تصل درجة الحرارة فيها إلى أقل من خمس درجات مثوية شتاءً، ولا ترتفع أكثر من خمس وثلاثين درجة في الصيف، والزائر لهذه المدينة يحس بأن جوها ومناظرها الطبيعية لهما نكهة خاصة ترتاح النفس إليها.

#### 1101

وصنعاء اليوم تفتح ذراعيها لاستقبال حداثة العصر إلا أنها تحتضن حياة الماضي المتمثل في المحافظة على طراز مبانيها القديمة ، حيث ما زالت

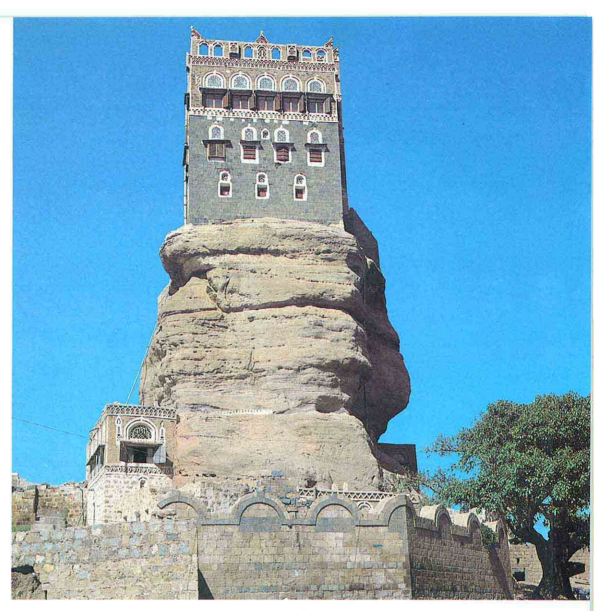
الحجارة المنحوتة والعقود والنقوش القديمة ، تغلب على طابع التجديد فيها إذا استثنينا بعض المباني الحديثة ، لأن الصنعانيين يعتزون بطرازهم المعهاري القديم اعتزازهم بأزيائهم الوطنية المتعددة الألوان ، والخناجر المغروسة في حزام كل واحد منهم ، وكمحافظة غالبية نسائهم على العباءة والنقاب الذي لا تظهر منه سوى العينين .

ومن معالم صنعاء التي ما زالت موجودة ، بقايا سورها ذي الثمانية أبواب وقصر غمدان وجامعها الكبير وقصر الحجر الواقع في أحد الأودية القريبة منها ، بالإضافة إلى بعض المعالم الحديثة كجامعة صنعاء ودار الكتب الوطنية .

# السيور والأبواب

كانت صنعاء إحدى عواصم الملوك الحميريين حتى أن أحمد ملموكهم

مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٣٨



★ قصر الحجر في وادي ظهر ۞

وهو «شعير أوتر» في القرن الثاني الميلادي بنى سوراً حولها ، وأعقبه بعد ذلك الملك المدعو «كرب إل وتر» الذي ساهم بعد سلفه في بناء هذا السور. وعندما جاء «طغتكين الأيوبي» سكن خارج صنعاء في بستان السلطان وبنى حوله سوراً ، قام فيا بعد بوصله بسور المدينة القديم الذي بناه الحميريون ، وكان هذا العمل قبل ثماغئة عام .

هذا السور كانت له غانية أبواب لم يبق منها إلا باب واحد فقط هو «باب اليمن». أما الأبواب الأخرى التي لم تعد موجودة الآن فهي : «باب السلام، وباب خزيمة، وشعوب، والسج، وعصر، والبلغة، وباب الروم»، وقد استبدلت هذه الأسماء جميعها بأسماء حديثة كباب صنعاء الجديدة، وباب الإذاعة، وباب الشراعي . . الخ.

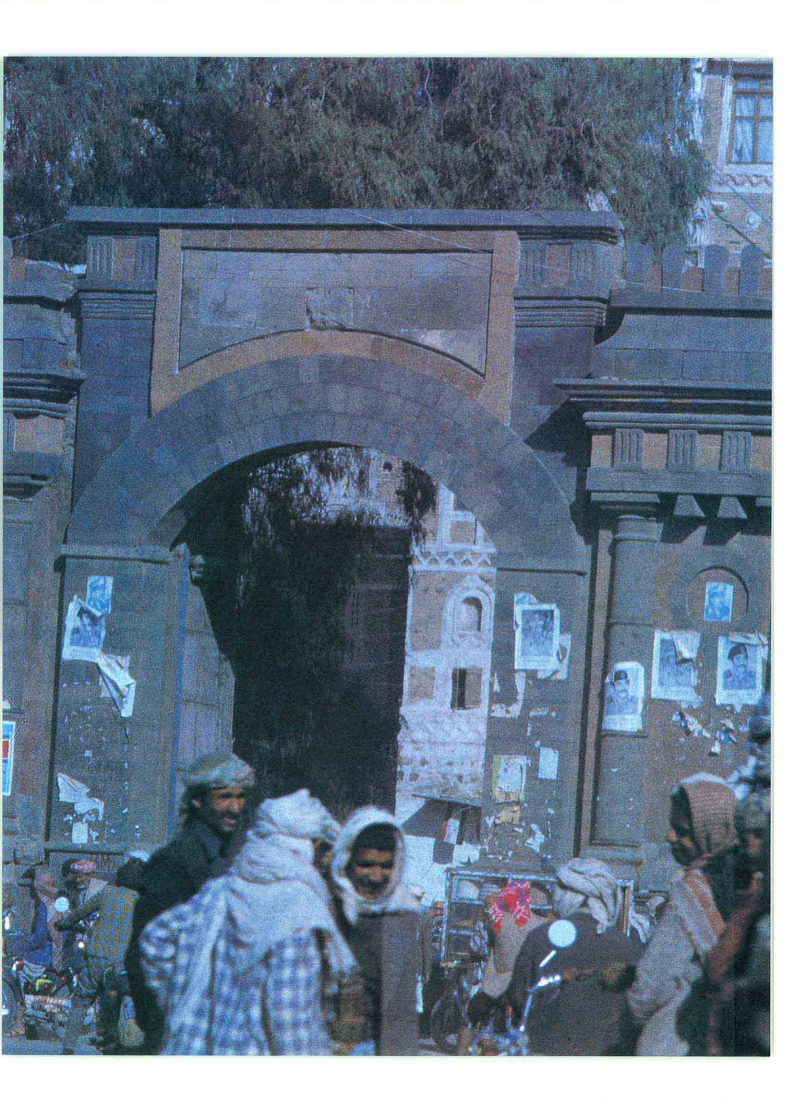
كما أنشئ متحف صنعاء حديثاً ويضم كثيراً من الآثار . ولا تـزال الأسواق القديمة ومحلات صنع وبيع الصـناعات التقليدية مـوجودة بـكثرة

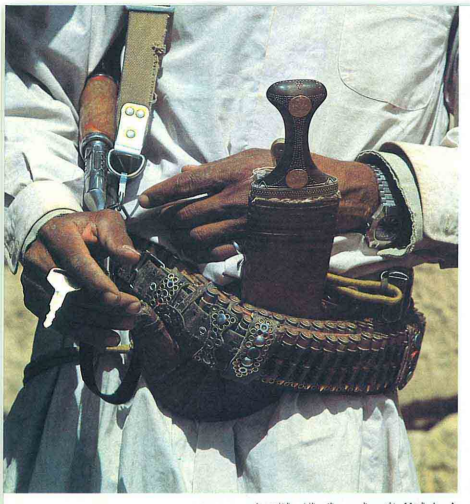
حيث تعرض الخناجر والسيوف والحلي التي تجتـذب الـزاثرين والسـياح لشرائها وهذا ما يجعل تلك الأسواق غاصة بالمشترين الأجانب.

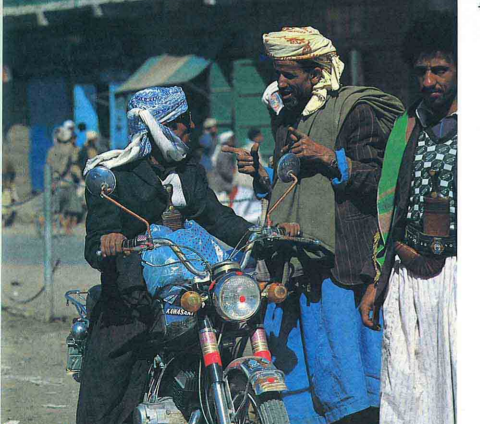
### قصر غمدان

يقع هذا القصر الأثري القديم على أكمة سوق القبو بالقرب من سوق النجارين والحدادين حالياً ، ويمتد إلى الجامع الكبير وإلى مكان يسمى «عديل» ، ولا يزال ما تبق من بنائه شامخاً على تلك الأكمة .

وينسب قصر غمدان إلى آخر ملوك القرن الأول بعد ميلاد المسيح عليه السلام، وهو الملك « أليشرح بن يحصب». وقد أورد ياقوت الحموي في معجم بلدانه، والهمذاني في «صفة جزيرة العرب» أن هذا الملك هو الذي بناه، وكان ـ كما يقول المؤرخون ـ يتكون من عشرين طابقاً.

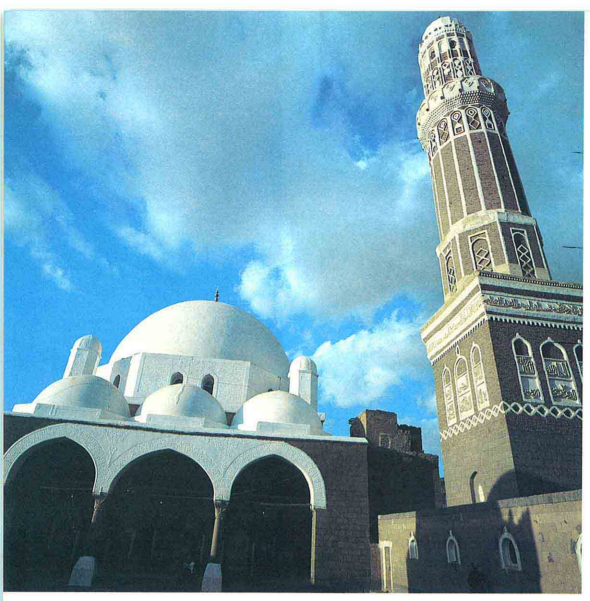






٭ وجوه وأزياء ٭ ▼





﴿ مَثْذَنَةُ وَقِيةً مسجد البكيرية في صنعاء ﴿

وتدل بقاياه على أنه قد شيد من حجر الجرائيت ومن الرخام والمرمر . ويقال : إن الملك الذي شيده أقام بلاطه في أعلى طبقة منه ، ولما بلغ غرفته العليا غطاه برخامة شفافة كان يميز من خلالها نوع الطائر الذي يمر به .

ومما أورده المؤرخون أن أركانه الأربعة كانت عليها تماثيل أسود صنعت من البروثر مجوفة وقد صممت بحيث تكون رجل الأسد في الدار ورأسه وصدره خارجان عن القصر ، وما بين فحه إلى مؤخره محركات مدورة إذا هبت الربح ودخلت أجوافها سمع لها زئير كزئير الأسود .

وبسبب ارتفاعه الشاهق كان يشاهد ليلاً من مسافات بعيدة عندما يسرج ليلاً بالقناديل ، وفي إحدى قصائد الهمذاني وصف له وقد تجلبب بالغيوم :

يسمو إلى كبد السهاء مصعداً عشرين سقفاً سمكها لا يقصر

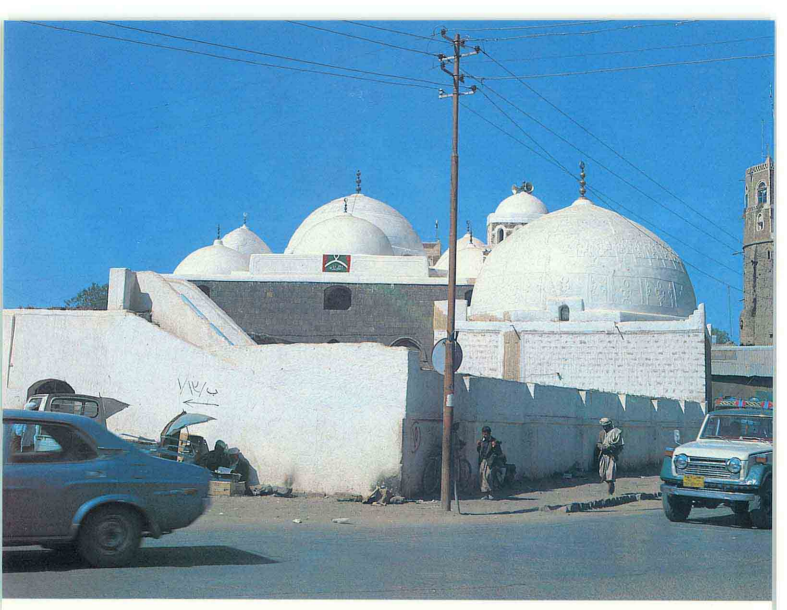
ومن السحاب معصب بعهامة ومن الغهام منطق وموزر وبكل ركن رأس نسر طائر أو رأس ليث من نحاس يرار

وقد احتفظ هذا القصر ببنائه حوالي ٦٣٠ عاماً أي حتى عهد الخليفة «عثمان بن عفان » رضي الله عنه في أوائل القرن الهجري الأول ، ولا تزال أجزاء منه باقية ومدفونة تحت التراب ربما تضيف ـ مستقبلاً ـ أشياء جديدة إلى الآثار الموجودة حالياً في متاحف اليمن .

### الجامع الكبير

تختلف الروايات حول بناء هذا الجامع فبعضها يـذكر أن بـانيه هـو

عِلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٤٢



\* مسجد المتوكل \*

«وبر بن يُختَسَّنُ الأنصاري» بأمر من النبي ﷺ، وبعضها يقول: إن «أبان بن سعيد بن أمية» والي صنعاء من قبل الرسول عليه الصلاة والسلام، هو الذي بناه بأمر منه. ورواية أخرى تشير إلى أن «فروة بن مسيك المرادي» هو الذي أسسه عندما بعشه ﷺ إلى صنعاء.

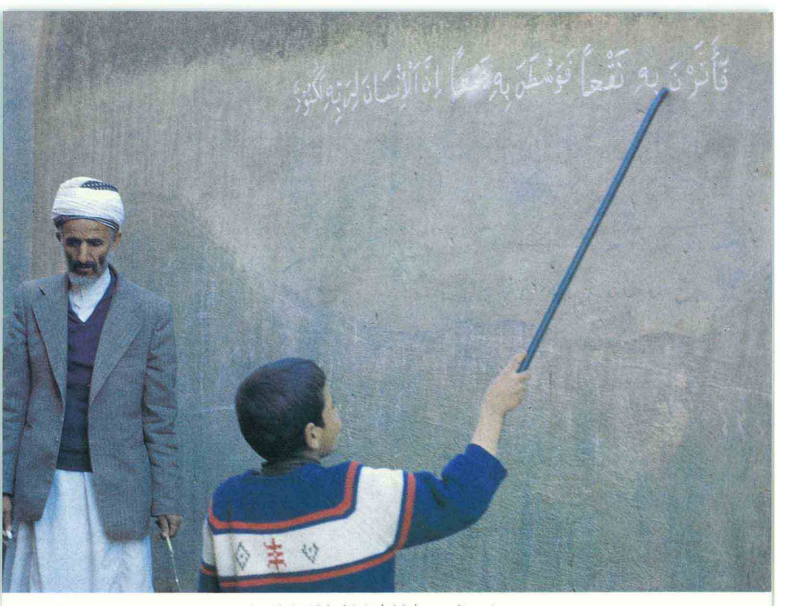
هذه بعض روايات جاءت ضمن أقوال متعددة عن تأسيس وبناء «جامع صنعاء الكبير»، ومهما يكن الأمر ومهما تختلف الروايات فإن هذا الجامع يعد أثراً من آثار عاصمة اليمن فهو يعكس بتاريخه اهتام الحكام المسلمين ـ في مختلف عصورهم ـ بالحفاظ على بيوت الله عامرة ليذكر فيها اسمه وتقام فيها شعائره.

فقد جاء أن الخليفة « الوليد بن عبد الملك بن مروان » كتب إلى « أيوب بن يحيى الثقني » بالولاية على صنعاء وأمره أن يزيد في بناء مسجدها ويبنيه بناء جيداً محكماً فبناه أيوب وزاد فيه من نحو قبلته الأولى إلى موضع قبلته اليوم .

# الجامع والملكة أروى

ومن الذين ساهموا مساهمة كبيرة في بناء هذا الجامع الملكة الصليحية «أروى بنت أحمد » التي يستغرب المؤرخ اليمني زيد بـن علي عنـان مـن أين جاء لها هذا الاسم؟ اسم «أروى»، إذ يقول: إن اسمها الحقيقي هو «السيدة بنت أحمد » التي لا تمر مناسبة إلا وتغنى اليمنيون بـأمجادها حيث عاشت بلادهم عهداً زاهراً أيام حكمها تجارة وعمراناً وأمناً ورخاء.

ويقال: إن فترة من الفترات التي حكمت فيها هذه الملكة الصليحية هطلت على البحن أمطار غزيرة ، وانحدرت سيول جارفة على مدينة صنعاء ، تهدمت على أثرها الدور والمنازل ، وأحدثت خراباً كبيراً ، كان من ضمنه ما لحق ببعض أجزاء الجامع من تصدع وانهيار . كان ذلك في القرن الخامس الهجري إبان حكم هذه الملكة ، فأمرت ببناء الجزء الذي حدث فيه التصدع وهو الجزء الشرقي أو الجناح الشرقي كما يجلو للصنعانيين



★ يسهم المسجد بدوره في التعليم في مواجهة الضغط المتزايد على المدارس ★

ان يسموه .

ومما يذكر أن اسم باني هذا الجناح كان مكتوباً على لـوحات مــن الرخام الأبيض في نفس المبنى إلا أن بعض الأيدي العـابثة سـطت عليهـا ولم يبق منها إلا اللوحة التي كتبت البسملة عليها.

ولعل ما يدعو إلى الغرابة حقاً أنه رغم ما هو متعارف عليه من أن الملكة أروى أو السيدة بنت أحمد الصليحي هي التي بنت هذا الجناح، إلا أن تاريخ الجنداري ينني أن تكون الملكة الصليحية قد قامت بشيء من هذا العمل.

أما الأبواب فقد اعتُني بها في عهد « هشام بن عبد الملك » ، وفي أيام المهدي تمت فيه إصلاحات كثيرة ، لأن كل خليفة أو ملك كان يود أن يحس بأنه ساهم وقدّم شيئاً يخدم به الدين الإسلامي الذي تتمثل فيه عظمة أمته وبقاؤها .

وآخر وضع لهذا الجامع هو ما وضعه عليه «محمد بن إبراهيم بن يعفر»، ومعظم أحجاره مأخوذة من قصر غمدان، يدل على ذلك

بعض الرسوم والنقوش الموجودة على أبنيته .

وعندما كان «سنان باشا» ـ أحد حكام الأتراك ـ موجوداً في اليمن في القرن العاشر الهجري بنى القبة الموجودة حالياً في وسط صحن المسجد، وكان الغرض منها حفظ زيت السمسم «السليط» الذي كان يستعمل للإضاءة في ذلك الوقت وإيداع النقود التي يحصل عليها الجامع من دخل الأوقاف التابعة له.

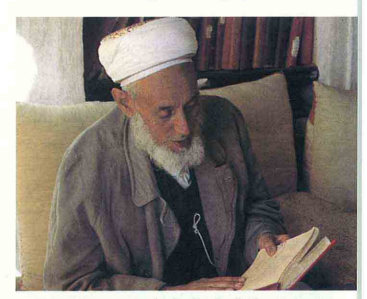
## الأسواق التقليدية

هذه الأسواق تمثل جانباً بارزاً من جوانب الحياة اليمنية القديمة في العاصمة صنعاء.

حوانيت متجاورة وباعة ومتجولون . لا تـوجد أسـواق متخصصـة لأنواع معينة من البضافع ، لكنها أماكن متداخلة ومتجاورة . البعض يبيع

مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٤٤

★ أحد المشايخ يقرأ القرآن في الجامع الكبير ★



★ أحد أمناء مكتبة الجامع الكبير في صنعاء ★

أصحابها الزبيب اليمني الجيد واللوز البلدي الذي يرتفع ثمنه عن الأنواع الأخرى، والبعض يباع فيها البن وأخرى تعرض فيها البهارات والتوايل.

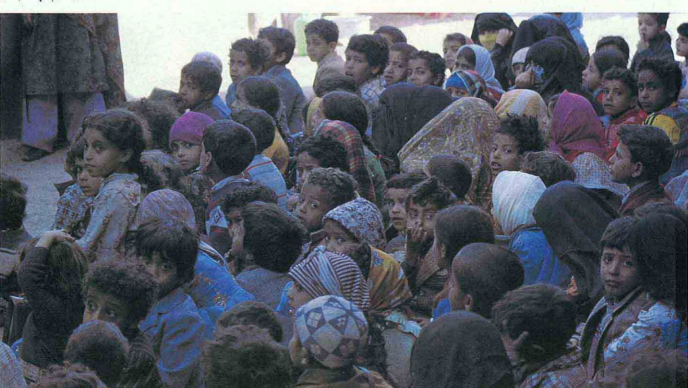
الحداد قريب من باثع الذهب، والبقال يجاور بـاثع الكتب، وآنية الفخار يطل صاحبها على باثع الخناجر والسيوف، ومشتري الطعام لا يجد صعوبة إذا أراد شراء قماش أو عطور.

أنماط مختلفة من التجارة يتداخل بعضها في بعض ، وهذا لا يعني أن صنعاء تخلو من الأسواق الحديثة والمعارض والمكتبات وإنما همي صور تقليدية لا تخلو منها أي مدينة من المدن التاريخية العريقة لكنها في صنعاء أكثر وضوحاً منها في أي مدينة أخرى .

#### الخطوطات

تضم أرفف مكتبة الجامع مجموعة نفيسة من المخطوطات في مختلف العلوم تبذل نحوها عناية كبيرة من المسؤولين عنها من حيث المحافظة عليها ومن حيث الترتيب والتصنيف، وقد بلغ حرص هؤلاء المسؤولين وهم شيوخ أجلاء \_ أنهم لم يسمحوا بتصويرها خوفاً من تسرب بعضها بطريقة غير مشروعة، ولعل هذا التراث يرى النور على أيدي المحققين وأصحاب الاختصاص ففي ذلك إثراء كبير للمكتبة العربية.

وتوجد في جامع صنعاء مجموعات من حلقات الدرس ، فهذه حلقة يقوم فيها معلم بتدريس القرآن الكريم ، وثانية يدرس فيها الحديث الشريف ، وثالثة لتدريس الفقه وأصوله ، وفرادى هنا وهناك بعضهم يستظهرون القرآن وبعضهم يقرؤون علوماً مختلفة .



\* طلاب في المسجد \*

وفي مساجد أخرى كمسجد قبة البكيرية ومسجد المتوكل يوجد بعض المعلمين الذين يقومون بتدريس الطلاب من البنين ، وعملية التدريس هذه تتم بالشرح على أجزاء \_ تشبه السبورات \_ من حيطان المسجد ، وهذا يعود إلى ازدحام المدارس التي يضم الفصل الواحد منها

ما بين ٨٠ \_ ١١٠ من الطلاب، وهذا النوع من التدريس في المساجد يقتصر على القرآن الكريم والقراءة والحساب.

#### متحف صنعاء

واحد من مجموعة من المتاحف التي أنشئت حديثاً في المدن اليمنية تمتلئ صالاته وجنباته بناذج مختلفة من الآثار، والزائر له يشاهد الآثار السبئية والحميرية والمعينية التي تروي \_ رغم صمتها \_ تاريخ أمم عاشت لتعمل وتبنى .

ومع أن العناية المبذولة للحفاظ على تلك الآثار جيدة إلا أن معظمها مجهول النسبة ، ويقول المسؤولون : إنه رغم السطو غير المشروع على الآثار الهينية ، بالإضافة إلى ما عثر عليه بطريقة البحث والتنقيب ، فإن ما اكتشف حتى الآن لا يتجاوز ٢ ٪ منها ، وإنهم ليتمنون اليوم السذي يتمكنون فيه من اكتشاف كنوز التراث الهائل وضمه إلى التراث الحضاري والإنساني .

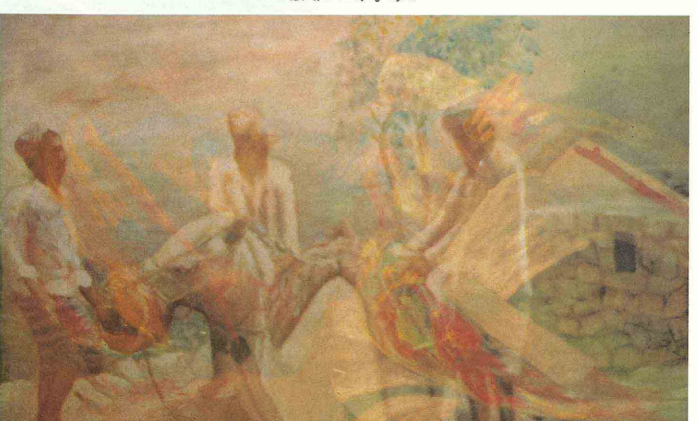
#### قصر الحجر

في الشيال الغربي من مدينة صنعاء يقع «وادي ظهر» بجباله الشاهقة وبساتينه وأشجاره وآثاره الحميرية. طوله يبلغ حوالي ٦ كم وبجواره تقع قرى «القابل والروض» بحصونها الأثرية «كطيبة وقدة» وغيرهما. لكن أبرز ما في هذا الوادي هو «قصر الحجر» الذي لم تورد المصادر التاريخية عنه شيئاً يشبع شهية الباحث. ورغم اهتام المؤرخين الينيين بكل قطعة أثرية في بلادهم إلا أنه إذا ذكر فلا يشار إليه بأكثر من أنه بناء عظم في هذا الوادي أو أن «الإمام الناصر» هو الذي بناه وأنه تهدم بعد ذلك وأعيد بناؤه في عهد قريب بشكله الذي هو عليه الآن.

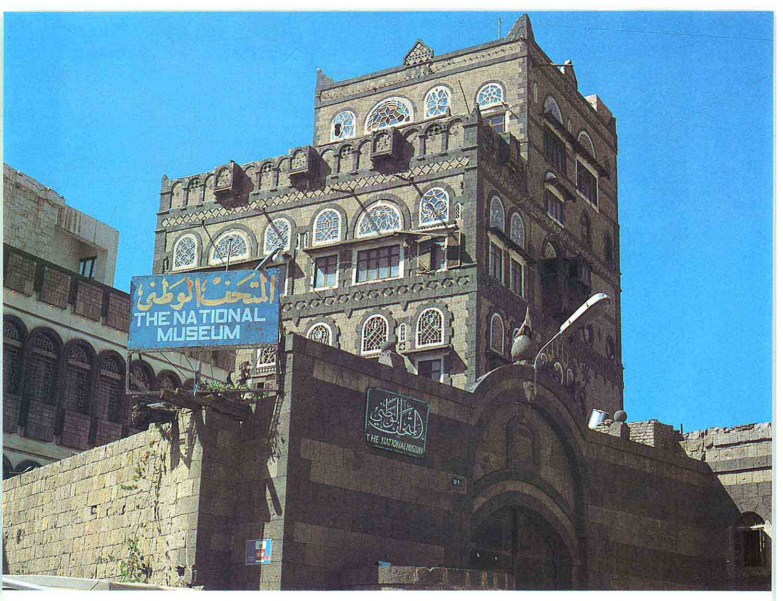
#### دار الكتب الوطنية

ونعود مرة ثانية إلى قلب صنعاء نعبر العصور ونتجاوز الأزمنة لنصل إلى بعض معالمها الحديثة الهامة وهي : « دار الكتب الوطنية » التي تعتبر إحدى ثمار التعاون بين اليمن وبعض البلدان العربية الشقيقة .

بدأ بناؤها في سنة ١٩٦٤م، وتسلمتها الجهة المختصة في سنة ١٩٦٩م، وانطلاقاً من الخوف الشديد والحرص على صيانة المخطوطات القديمة أبقيت في مكتبات الجامع الكبير واكتفى بنقل الكتب المطبوعة



★ لوحة من أعمال أحد الفنانين اليمنيين ★



★ المتحف الوطني في صنعاء \*

فقط إلى الدار الجديدة التي تراود القائمين عليها فكرة إنشاء بناء آخر بجانب الدار أو إقامة طابق آخر فوقه تمشيأ مع الرغبة في توسعته ليتمكن من استيعاب أكبر عدد ممكن من الكتب في شتى نـواحي المعرفة ، أما المخطوطات فستبق في الجامع الكبير .

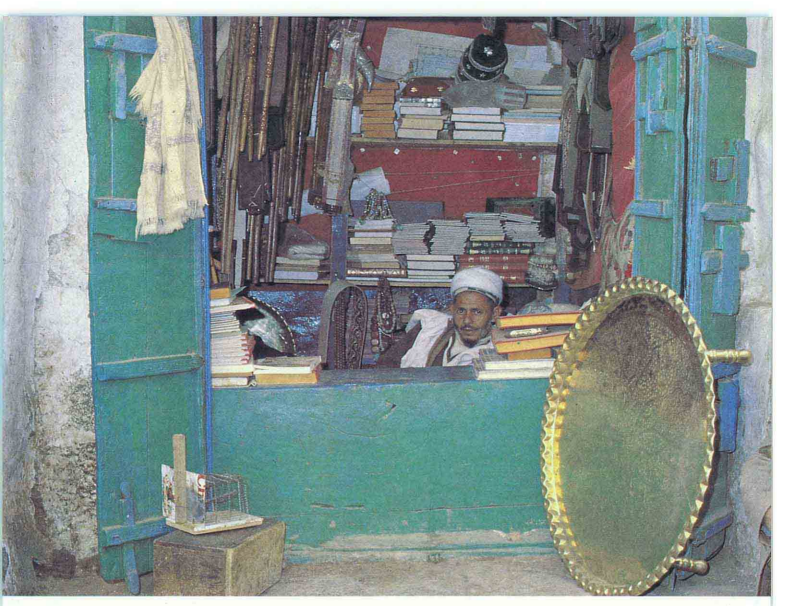
#### جامعة صنعاء

في إطار ما تعيشه اليمن من تطلع إلى المستقبل الأفضل ، ومن منطلق بناء يمن جديد تواكب حياته العصر ويتحمل أبناؤه مسؤولية النهوض به ، يقول المهتمون بشؤون التعليم: إن خطواتهم يجب أن تكون أكثر امتداداً وانطلاقهم أكثر نمواً محاولين اختصار الزمن والانتشار على ساحته بكل ما لديهم من جهد وإمكانات بما في ذلك تأهيل الطاقات الوطنية الشابة على أسس متينة مبنية على الأصالة والتراث ومتمشية مع المفاهيم السليمة للواقع .

من هذا المفهوم أنشئت «جامعة صنعاء» في شهر نوفمبر (تشريبن الثاني) من سنة ١٩٧٠م، وكان من بين أهدافها سد حاجة الوطن بالمتخصصين والفنيين والخبراء في فروع العلوم المختلفة، وبعث الحضارة العربية والإسلامية، وتأكيد القيم والتقاليد الأصيلة.

وقد بدأت هذه الجامعة تمارس نشاطها العلمي في العام الدراسي العراسي ١٩٧١/٧٠ م، بكليتين: الأولى «كلية التربية» وكانت تضم الطلاب الراغبين في دراسة الآداب أو العلوم أو التربية، والثانية «كليسة الشريعة والقانون».

وفي عام ١٩٧٢/٧١ م، تم تعديل اسم كلية التربية لتصبح «كلية الآداب والعلوم والتربية»، وفي العام ١٩٧٤/٧٣ م، انقسمت هذه الكلية إلى كليات ثلاث هي: «كلية الآداب» و«كلية العلوم» و«كلية التربية»، وفي نفس العام افتتحت شعبة للتجارة والاقتصاد وألحقت آنذاك بكلية الشريعة والقانون ثم استقلت وأصبحت كلية للتجارة والاقتصاد في ١٩٧٥/٥٤ م.



\* حانوت في صنعاء \*

واستناداً إلى الإحصاءات فقد بلغ مجموع طلابها في العمام السدراسي ٧٩/ ١٩٨٠م (٤١٢٣) طالباً وطالبة ، كما بلغ مجموع الخريجين في العمام الدراسي ٧٨/ ١٩٧٩م (١١١١) خريجاً وخريجة .

وبعد

هذه جولة قصيرة بين زوايا تاريخ صنعاء عاصمة اليمن الشقيق وآثارها ومخطوطاتها لا تني المدينة حقها ولكنها تلقي بعض الضوء على مدينة كانت وما زالت حاضرة في أغلب حقب تاريخ اليمن وأول مدينة بنيت فها.

#### الهـوامش

(١) دبر: بلدة كانت قريبة من صنعاء.

مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٤٨





# الرباض شوبورك الرباض عنطهيق الطهران

رحسلات يومسية عسلى طائرات ٧٤٧ إس ب العملاقة • للحجسز والاستعلام

المسرسياض ته ۳۳۳۳۳ المنظه سران ته ۲۲۶۰۰۰ شيوپورك ته ۷۵۸٤۷۲۷ - ۲۱۲

أطلاقصال بأقرب مكتب بغربات تتعامل معه



# السمودية

مفتاحك إلى قلب أمريكا









يعرف الشيخ عبد الله العلايلي كواحد من علماء المسلمين في لبنان . . كما عرف دأب ونشاطه في حقلي التعليم والتأليف .

فقد أصدر عدة كتب منها «مقدمة لدراسة لغة العرب» ١٩٣٨ م، وآخر كتاب صدر لـ كان بعنوان « أين الخطأ؟ » حيث يعالج فيه بعض المسائل الفقهية . . وسوف يجمع كل أعهالـ ليصدرها في المستقبل القريب .

يعمل أستاذاً للفكر العربي في الجامعة اللبنانية ، ويرثس تحرير مجلة « **الفكر الإسلامي** » الـتي تصــدر في بروت .

# الإسلام منهج كاي لايدرس أجرزاء معرولة

#### القديم والحديث

● بدأ الحديث مع الشيخ عبد الله العلايلي حول «القديم والحديث» حول الماضي والحاضر والمستقبل، قال الشيخ:

... موجات التاريخ كلها صراع مع ابهامات لفظية ، وعندما تفتش في جوهر القديم وفي جوهر الحديث تجد كلًّا جامعاً ، وقيمة الإنسان هـي في القدر الجامع وليس في الوحدات الزمنية .

حتى الانتفاضات ليست إلا مخترناً لقيم إنسانية لم تستطع سبيل البروز بألفاظ وحروف فبرزت بحركات عنيفة . إذن هي تخمّرات قبلية ، سابقة ، قديمة ، وجدت سبيل انطلاقها في عمل عنيف .

هناك قائد ألماني فذ معروف بنظرياته في الحروب المكبرى وصلتها بالمجتمع البشري، له وجهة نظر تعبر عن حقيقة. إنه يعتبر أن الحروب نفسها شكل من أشكال النزاع السياسي، والنزاع السياسي يعتبره شكلًا من أشكال الحروب: إذن هناك حلقة متكاملة لا تنفصل.

الماضي والحاضر والمستقبل هي من خُدع الألفاظ، من الألفاظ الموهية . هناك إنسان شرفته الماضوية ، وإنسان شرفته المكوث في الحاضر . القديم والحديث عبارة عن مواقف أنت تقفها . نسبتك في وقفتها تسميها قبل وبعد . هناك الهنيمة التي مرّت في الآتي (كانت العرب تسمي السيل المنهمر أتيًا) . هذا الأتي نفسه له هنيهات ، إنما أنت لا تلحظها . هناك هنيهة ، والإنسان هو الذي يجددها .

## أصول التجديد

# ● ونسأل الشيخ كيف نجدد ، وما أصول التجديد ؟

الواجب الأولي للكاتب هضم كل المعطيات الموجودة في عصره وكونه والتفاعلات القائمة فيه وتمثيل الهضم التمثيل الكامل.

من الضروري أن يتمثل هذا الهضم حتى يصبح سائلًا غذائياً يمتصه الدم فيشيعه في الجسم العام . معنى ذلك أن التضاعل إذا لم يكن كامالًا مع كل المعطيات فلن يكون له سبيل في نطاق الرؤية الآنية بوضوح لما هو يحياه . وعندما تكون رؤيته لمعطيات ما يحياه حقيقية ، عندثذ يبدع ، يجدد ، ويصبح الإبداع عفوياً ، وكذلك التجديد .

لماذا لم يجدد فلان من الكتّاب؟ لأنه تلق كل المعطيات ومع ذلك لم تتبلور في ذهنه ولم تتمثل . إن التمثل في الذهن كتمثل الغذاء في المعدة ، وعندها يعطي الغذاء قوة جديدة ، وعضلات جديدة .

إنك تعيش في معطيات عصرك كها تتناول موجودات ماثدتك . وهذا التمثل الكامل يحدث حمّاً نوعاً من الرؤية الجديدة أو التجديد .

إن التجديد شيء عفوي . الذي لم يجدد هو الذي لم يهضم ولم يمثل . فالمعطيات تبلورت في ذهنه ولكنها لم تتمثل . وعندما أقول معطيات العصر أقصد معطيات الماضي أيضاً ، فالماضي والحاضر والمستقبل \_ كها قلت لك \_ هنيهات في الأتيّ ، في الصيرورة الزمنية . الهنيهة السابقة نسميها الماضي ، أما الهنيهة لما بعد فنسميها المستقبل .



# كل توقف في التكيف داخل أطريصيب الأفراد التغير يصيب الهيكلية السلوكية بعد كل

إنك لا تنفصل عن والدك وعن جدك ، واذهن شأنه شأن الكائن . هل هناك إنسان يأتي من الهواء ، بدون أب وأم ؟ إن إنسانهم ، هؤلاء الذين ينكرون الماضي ويتجاوزونه عبثاً ، له و إنسان من فراغ ، وكها أنه لا عطاء من فراغ ، كذلك لا ماض من فراغ .

# العودة إلى الأصول

● في العالم العربي والإسلامي حديث لا ينقطع عن الإسلام كنظام حياة ، وعن وجوب العودة إلى الأصول والينابيع ، فا رأيكم في هذا الحديث؟

الإسلام في جوهره حل من الحلول الكبرى وفكروية (أي أيديولوجية) متكاملة ، له مميزاته المستقلة التي هي وحدها سر قيمته ومجلى



. 42...

نعم هو منهج كلي لا يؤخذ تفاريق ، ولا يُدرس أجزاء معزولة . . إنه يضع في خط الحلُ الواحلو الممتد ، الحياة وما يختلف فيها ، والتحرك الإنساني وما يستشرف إليه .

لكنني مع ذلك أضع يدي على قلبي من التسرع الذي قد يلصق ما يستتبعه من أوضار ، بالشريعة نفسها كنها وجوهراً . فيجب قبل الإقدام القاطع على تعديل النيط موفق الشريعة ، الأخد بالأناة والرويئة وإعمال الفكر والروية ، لتجيء النقلة قدراً وفاقاً مع ما يعتمل العصر به من موضوعية ، وعلاجاً لما يتفاقه من داء دوي ويتساوره من نغل عصى .

وهذه الشريعة العملية التي لا يخالجني ريب في أنها القمينة بسرم ما يفري عالم اليوم ، من سقم عياء ويستبد به من حمّى برحاء . . ينعكس فعلها في الفكر والمجتمع ومناهج السلوك ، إذا ظلت أسيرة قوالب جامدة . وهذا ما حاذره المبعوث بها في قوله الشريف : « إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد دينها » .

والحديث الكريم هذا ، هو في نظري دستور كامل لحركية الشريعة وديناميتها في مجال صيرورة الزمن ، فهي تجدُّدُ دائم يدوس أصنام الصييّغ في مسار طويل ، فشأنها أنها غضة الأماليد أبداً .

وتبرز عظمة المبعوث المقدس بهذا التحديد الزماني «مائة سنة»، إذا أدنينا من وَعْينا ما قرره العلم بقطع وتأكيد في «البيولوجية»: أن التغير يصيب الهيكلية السلوكية وينفذ حتى الصحم، بعد كل شلائة أجيال، ومعروف أن الجيل البيولوجي يُقدر بشلاثين سنة أو دونها قليلاً.

فالكائن الحي، وهو ابن البيئة فيا يختلف عليها من محرّضات، يتعرض لتغيرات وتبدلات، وما أعمقها في حقبة مقدرة حددها الرسول بمائة سنة وحددها العلم بعده بآماد طوال، بثلاثة أجيال، إذن فلا قوالب ولا أنماط ولا مناهج ثابتة بل تبدلية عاملة دائبة، وكل توقف في التكيف داخل أُطُر، يصيب الأفراد والجهاعات بتحجر يـؤول إلى حتمية تخلف، بل انحدار ذريع ولا سيا فيا يُعرف لـدى الـكتّاب المعاصرين «بالأبنية الفوقية» للمجتمع وصوابه: النهائض أي المؤسسات السياسية وأنظمة



# والجماعات بتحجر يؤول حسمية تحلف

# شلائة أجبيال

الحكم وطرائق السلوك والفنـون بمختلف أشـكالها. وقـد أحسّ القـدماء بدواعي التغير، فلا ينبغي أن يـؤخذ الخلف والســلف جميعــأ بــالمقتضى الواحد «فقد خُلقوا لزمان غير زمانكم».

والنهائض أكثر ما تكون عرضةً للتبدل، ومن أهمها في النظر الاجتاعي: أنظمة الحكم وما يتصل بها من طرائق سلوكية وعرفية، كها أن الخفائض «الأبنية التحتية» في تيار التغير وسيل الصبرورة.

ونقع في الحديث الشريف على عبارة « يجدد دينها » وهي أمعن في الدلالة على « التشكل والتكيف » بحسب الموجب أو المقتضي ، لأنها تتجاوز الترميم إلى الإبداء والإنشاء إنشاء آخر ، فلم تخص التجديد بشأن دون شأن أو بأمر دون أمر ، بل أحياناً في أمورها مجتمعة وهذا واضح بكلمة « دينها » الذي هو هنا بمعنى الأقضية والنظم .

ولا يتبادرن إلى الذهن أن في هذا خروجاً على المقولة المقررة في علم الاستدلال: استصحاب الأصل، فعدا عن أنها محل خلاف كبير بين أصحاب المذاهب، فسرّها من اعتدّ بها واعتمدها: ببقاء الأمر على حاله ما لم يوجد ما يغيره (ارشاد الفحول إلى علم الأصول للإمام الشوكاني ص ٢٢٠).

وإذا ضممنا الحديث السابق إلى مثيل له وهو: إني بُعثت بالحنيفية السمحاء، يتضح ببيان جلي أن خاصية الشريعـة الأولى هي الطواعية ومجافاة التزمُت والحرج والرهق.

وقد استبانت هذه الخاصية بكل سطوع عند القدماء وصاغوها في كليات أصولية فقهية:

- أ \_ المشقة تجلب التيسير.
- ب\_ الضرورات تبيح الحظورات.
  - ج\_ إذا ضاق الأمر اتسع.
- د\_ الرخص حيث الموجبُ تقدَّم على العزائم. (بمعنى أن الأخف يَفْضُلُ الأشق غالباً).

فالشريعة العملية إذن هي من الليان بحيث تغدو طوع البنان ، إزاء الظرف الموجب مهما بدا متعسراً أو متعذراً . ولكن ويا للأسف ابتلي الحقل الفقهى بمن هبطت مداركهم حتى عن حسن التناول ، فكيف

بالاستنباط المحض . وأرجع إلى الخاطر أن الباحثين في موضوع استخراج الأحكام ، صنفوا ذويه في أربع مراتب:

١ \_ عبهد مطلق كأبي حنيفة والشافعي . . إلخ .

٢ \_ جمهد الأقوال كأبي يبوسف حنفياً والمزني شافعياً وأبي
 يُعلى حنبلياً . . إلخ .

٣ \_ عِبَهد الوجوه كالدامغاني حنفياً والجويني شافعياً وابن تيمية حنبلياً . . الخ .

٤ \_ بحتهد الفتوى وأرباب هذه المرتبة أكثر من أن يُحصوا ، وشرطه حسن تداول أدلة صاحب المذاهب وأصحاب الأقوال والوجوه ثم التخير . والمؤلم اليوم أن ذوي المرتبة الرابعة هم من القلة بحيث يُعدّون على أصابع الأكف ، فكيف الحال بما فوقها .

## ● ما رأيكم بهذا التصنيف؟

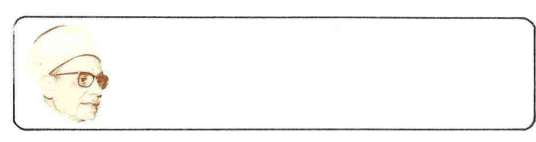
\_ أتقبله في حدو ما وعلى نحو ما ، لأكشف للمتأثمين الذين يضيقون حتى البرم بأي شيء من معطيات العصر ويقفون أمام تحدياته عاجزين ، أنهم يرجعون بالشريعة العملية القهقرى ، فهم لا يَحْيَوْنها ليومهم ولا يَحْيَوْنها ليومهم ولا يَحْيَوْنها .

أقول ، أنا لا أطالبهم بأن يكونوا من أصحاب الأقوال أو الوجوه ، بل أطالبهم جاهداً بالأقل الأقل ، بأن يكونوا من ذوي المرتبة الرابعة «مجتهدي الفتوى» فقط. وبذلك لا تتحداهم معضلة تَخْدِش ولا تشوكهم مشكلة تَخْدِش .

وإنما قررت أني أتقبل هذا التصنيف في قدر ما ، لأني في الواقع لا أقول ولا أعتد إلا بالتنزيل الكريم وبالمشهور من الحديث الذي هو في قوة المتواتر ، وبالمنطق الفقهي الشامل «لعلوم الخلاف والأصول والاستدلال » . وماعدا ذلك ، لا أرتفع أو أرقى به عن مقام الاستثنابس إلى مقام الحُجيّة ، لأكون قويماً لحًا أو صمياً مع الإسلام العملي الصحيح . فقد جاء في الحديث : «والذي فلق الحبة وبرأ النسمة ليس عندنا إلا ما في القرآن ، إلا فها يُعطى رجبلُ في كتابه » .

وإذا كان الأمر الشرعي بينهما فقط، أي القرآن، والزكانة الفطنة في معقوله . . وشأن الفهم المعبر عنه في الحديث أنه طُلَعَة يتفاوت بين حين وحين عمقاً ووعياً ، فلا نعجب من إمام كالشافعي يكون مذهبه مزدوج





الانتحاء فله قديم وحديث ، مع العلم بأن هذا الإمام هـو واضع «عـلم الأصول» أو ما أسميه وأنعته بالمنطق الفقهي .

ونحن حين نمعن النظر في تعبير «إلا فهاً يُعطى رجل في كتابه»، والعدول عن السائغ «يعطاه رجل»، ندرك أن المقصود به اللقائة أو الفهم المعطى إلهاماً، وندرك من التعرية من العاطف في جملة حاصرة، أن مثل هذا الفهم المعطى هو المضمون القرآني أو صنوه.

وهاك مثلاً مما ينبغي للفقيه أن يكونه من سعة الأفق والإدراك وحسن الفهم والتناول، فقد اتفق ووقعت على رأي للإمام ابن حرم في قول الناس (علي الطلاق) بأنه لغو محض، بناه على أن الطلاق من باب الإيمان، بينا صيغة (علي كذا) من باب النذور وهي لا تنعقد بالمعصية أو شبهها بل بالقُربات، والطلاق مُبغض إلى الله كها ورد في الحديث، فاستعماله بصيغة النذر يُبطله ويلغيه (انظر طبقات الحفاظ للذهبي في ترجمته).

### ● وما الذي تقصدون إليه بالضبط؟

\_ إني أقصد أن ترى القضية في الصورة بكل أبعادها وجوانبها ، وأنه يجمعها سلك دقيق هو كيف يجدر بنا أن نعالج الشريعة العملية من جديد ، توصلاً إلى حصيلة يمكن أن تكون أساساً لتقديم الشريعة تقديم « الفكروية : الأيديولوجية » الحاوية لعناصر الخلاص في المضهار الاجتاعي العام ، المتزويع اليوم على ذات نفسه تزويع الأعاصير السافية .

وأرى هذا المسعى أكثر من واجب ، وليس على الباحثين فقط بل على كل الدول الإسلامية بإنشاء المؤسسات العاملة عملاً جاهداً في هذا الحقل ونشر فروعها في كل مكان من العالم ، وليس على أساس كون الشريعة ديناً بل على اعتبار أنها منهج حياة وسلوك ، وأقيّد هذا التقييد جرياً مع الدواعى التي أملتها ظروف هذا القرن الكبرى .

# ● وما الدوافع التي كانت وراء هذا التفكير عندكم؟

لقد لاحظت أن الحرب العالمية الأولى كان من نتائجها انتصار الفكر القومي الذي تفاقم حتى الذروة فهد للحرب العالمية الشائية التي شرعت الأبواب لصراع الفكرويات (الأيديولوجيات) بتشعباتها، وكان من صراعها ما نرى ونشهد من حميات تفري فرياً في كل محيط، وبلغ من أثرها أن تهافت الأفراد والجهاعات على ألوان من الخلاص الهروي كالتعلق بالعدمية أو العبثية، أو الادمان على ما ينسي المرء واقعه، وتزايدت النزعة الهرويية بالقفزة التقنية الخارقة التي أحدثت هوة ثقافية بعيدة الأغوار بين نمطية الحضارة المتزايلة والشموخ التكنولوجي

فحقت الأزمة في الضمير الإنساني الذي بات في حائي تمزق وضياع . إن الإنسان المعاصر يتلمس في حرقة الصيغة المتوازنة التي بدونها سينتهي القرن ولما يزل غارقاً في حماة دخائله التي باتت آسنة .

وصاحب هذا كله ، ضمور فكرة المكان وتضاؤل ظاهرة المسافات حتى الإمحاء ، فبدت بادية التداخل العالمي على نحو غير متناسق بسل مشوب متنافر أحياناً . فارتفعت الصيحة بشيعار «التعايش السلمي» ، وهو وإن يكن إيجابي الصيغة ، سلبي المحتوى يعبر عن يأس من إيجاد الحل والاكتفاء بالعيش ولو في ظل الواقع المتنافر ، ولكن ما بني على فاسد فهو فاسد . بينا في الشريعة العملية لون من التعايش ، بنته على أساس إيجابي من التعاون الحق ﴿ وتعاونوا على السير والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان ﴾ وبهذا اللون الإيجابي شكلاً ومضموناً يحق السلام في دنيا الناس حكاية حياة ، ﴿ ادخلوا في السلم كافة ﴾ « البقرة ٢ : ٢٠٨ » وحين لا يكون التعايش داخل هذا الإطار ، يضحي لغواً وعبئاً ، فالمبتدأ البر بالإنسان ، والخبر نبذ ما يشوبه الإثم والعدوان ، كها رأيت في الآية الكريمة ،

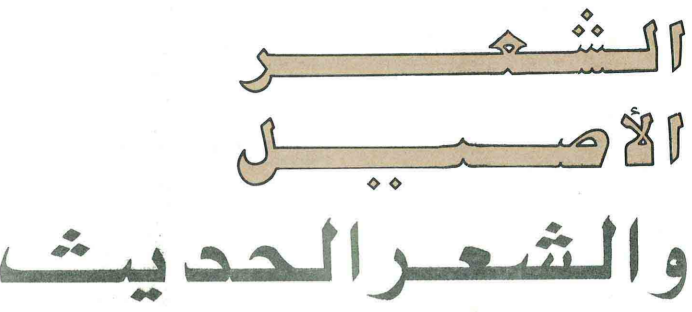
ثم تسامت الشريعة فجعلت السلام تعايشاً وتعاشراً ، تحيـة عـابر وركزته في القلوب حبات سرائر وضهائر . ولـو درى هـؤلاء التـاثهون في دروب الحياة مغزاه ، لوقعوا على ما ينشدونه في السراب لاهثين .

فالسلام فيها ، نعم هو تحية ، ولكن سره الأروع ينهض على أن المسلم الحق هو من جعله صراطه ، لا كلمة تقال بـل نهـج خيـاة ، فيـدور على الشفاه للغادي والرائح ، حتى مـن لم يـرده «ردتـه الملائـكة » كما ورد في الحديث . وأحَبّ إلى النفس . وأعلق بالفؤاد عرفانُ أن تحيتك لها في سمع الملا الأعلى وقعً وعلى لسانه مجيب .

واستعلى الإسلام استعلاءه فلم يحجبه حتى عن الطائش المتنفّج استكباراً جنونُ العظمة . . ﴿ وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً ﴾ . . فالمسلم بتحيته كزارع الحجة وناثر الوداعة كيفها اتفق وأن اتجه ، ولا بد لزارع هذا شأنه أن يصيب التربة النزكية فتنبت وتنزهو بالودعاء ﴿ الذين يمشون على الأرض هونا ﴾ .

# وختم الشيخ عبد الله العلايلي حديثه قائلاً:

إذا كان الإسلام العملي مصدر إبداع ، فقد صوره الحديث النبوي بما هو أجمع وأكمل : بدأ الإسلام غريباً وسيعود كما بدأ ولكن لاكما فهمه القدماء بظنهم أن كلمة «غريباً» من الغربة ، بل هي من الغرابة ، أي الإدهاش بما لا يفتاً يطالعك به من جديد حتى لتقول إزاءه في كل عصر «إن هذا لشيء عُجاب» .



بقلم: إلى اس قن

ليس قصدي أن أدافع عن الشعر الذي يسميه بعضهم «الشعر العمودي » وفي هذه التسمية سيل من الخطأ المبين ، فهو «الشعر العربي الأصيل» الذي لم يسمح للحملات المتسعرة المتوالية أن تصل إلى ما تبغى من خفض شأنه، فبق كم شاء النبوغ الذي اصطفاه . وظل \_ وإن كره من أشعل نيران الحملات \_ ملء الخواطر والأسماع، وسيظل هكذا إلى أبد الآبدين .

ومن حق هذا الشعر أن يترفع عن الرد على الهمّازين اللمّازين ، وأن يتعالى عــن ردع المشائين بنميم، فهو يعلم أن أولئك جميعاً إنما يرمون إلى إحراز الشهرة من هـ ذا السبيل بعد أن عزَّ عليهم أن يأتوا بما يماثله ، وبعد أن عجزوا عن اللحــاق بفــرسانه 

وكيف ننتظر من هذا الشعر أن يعمد إلى الدفاع عن ذاته ، ووجوده حتى الآن بعد ألف وخمسهائة من الأعوام، يعرض عبقريته الفريدة في حيواته المتـواصلة، هــو الحجة التي لا يرقى إليها التأويل على أصالته التي تسبح في آفاق رحاب من الإلهام ؟

إن هؤلاء الذين يتحاملون عليه ، ولا يقع تحاملهم إلا موقع الصفح منه ، لا يبرحون إلى يومنا هذا ينشدون متى أرادوا أن يشيروا إلى شيء أحرز من ذيوع الصيت ما يُغبط عليه : «هو أشهر من قفا نبك ، .

إن هؤلاء الذين يتهجمون عليه ، فينأى عن مكاره بغضهم ، لا يزالون يرددون عندما تتعاصى عليهم أمنية : «تجري الرياح بما لا تشتهى السفن» .

إن هؤلاء الذين يلصقون به تهمأ هو براء منها عـن حسـد ينتـكل ضـلوعهم في صباح ومساء ، يهتفون حينا يشهدون مظهراً للندني مردّه إلى انهيار الطبع : « وإثما الأمم الأخلاق ما بقيت».

إن عداوتهم لهذا الشعر لا تستدعى مزيداً من الاهتمام، فإن خالجة البغض هي من طبيعة المرء، وقد تتجلى \_ أحياناً \_ واللهب يكتنفها، وتختبيُّ \_ أحياناً \_ تحت الرماد ، وهو مسوق إليها في سوانح عدة دون أن يدري لها داعياً أو يجبد لها تبريراً ، وكثيراً ما تنقلب إلى عقدة نفسية ذات خطر ، ولكني استغرب أن يُعنى ذو العقل الحصيف بالمقابلة بين القصائد الرائعة التي تفتقت عن أذهان أسلافنا وبين ركام من رمم معلقة على ضفة هاوية يطلع علينا بها الذين ينعون علينا تمسكنا بالديباجة العربية .

فإن سألنا الغاضبين الحانقين :

- ما هي مأخذكم على الشعر العربي الأصيل؟

ترددوا، وهم غير واثقين بسداد ما يفكرون به وصحة مــا يعلنـــون عنـــه، وأجابوا ، والاضطراب يشمل عباراتهم ، وظلمات الارتياب تطبق على الفاظهم :

- هو لا يجاري روح العصر الحديث .

فإن سألنا ، لا لإحراج موقفهم ، بل للدلالة على خطل تفكيرهم :

\_ وما هي روح العصر الحديث التي تتشدقون بها ، بعيدين عن موازين المنطق ؟

لم يجدوا في أذهانهم شيئًا ، لأن حججهم مِزْقُ من خـواطر أخـذوها مـن هنـــا



\* خليل مطران \*



\* احمد شوقي \*





عِلْمَ الْفيصل العدد (٣٩) ص ٥٥

وهناك، لا تجمعها رابطة، يجهدون ليتعلموها غيباً، كما يتلقن الأطفال قطعة مـن الشعر أو النثر يتلونها حين تلوح لهم رشوة الحلوي .

وللاحقهم بالسؤال من جديد ، لا لتخجيلهم من عكرة استنتاجهم ، بل لإرشادهم إلى الطريق السوي بعد أن لبثوا دهراً وهـم محــكومون بشريعــة الحقــد الدفين:

- \_ أتحسبون أن العاطفة الإنسانية قد تبدلت على عهدكم الميمون خلقاً آخر؟
- \_ أتظنون أن الحرقة التي كانت تلذع فؤاد البدوي ، يوم النوى ، تختلف عن اللوعة التي تخالج \_ الآن \_ صاحب الأربة الراهية والحذاء اللماع لفراق من يحب ؟
- \_ أتخالون أن حنان الأم العربية منذ عشرة أجيال ، وهي تشهد ابنها ينضم إلى كتائب الفتح ، هو غير حنانها \_ الآن \_ عندما تعاين وحيدها يعرّض صدره للرصاص دفاعاً عن كرامة وطنه ؟

وماذا فعل الشعر العربي الأصيل ؟

ألم يترجم أحاسيس الناس، ويزفها في حلل من بلاغة رصينة ؟ ألم يكن تعبيراً صادقاً عما يمور في السرائر من رغبات وأماني ، لا

ينزل درجة عما يحدده كبار النقاد لمهمة الشعر الصحيح ؟ ألم يكن المرآة الصافية التي تجلت على صقالها البيئة التي

عاش فيها ؟

ألم يكن الأداة الوفية التي بسطت حوادث التاريخ في أحقابه

إذن ، فهو أمين في الرسالة التي أداها .

وهل تطلبون من الشعر أكثر من هـذا ؟

وما دمتم تشهدون بأمانته في التعبير، فاشهدوا كذلك بأن الذين يحاولون احتقاره هم من القوم المنحرفين الذين غذَّتهم الأغراض بلبانها .

ولا نسمح للمعتدين بهدنة ، ونلاحقهم بالسؤال ، ونحسن نسترصد فشلهم

\_ ما هي مآخذكم على الشعر العربي الأصيل ؟

فرجعون إلى التردد الذي يشتمل على شكوكهم الخفية بصدق ما يقولون، ويقولون وكأنهم يستحيون مما يقولون :

\_ إن تعابيره قديمة عتيقة بالية .

فننبرى لتهديم هذه التهمة المتداعية ، دفعة واحدة :

\_ أوتعتقدون أن الكلمات هي أزياء يجد من أمرها في كل نهزة طارئ غريب، فتذهب وتختفى لأن ذوي مصلحة خاصة قرروا ذلك ؟ أو أنها شبيهة برداء يكتسيه المرء مدة قبل أن يبدأ سداه بالتهرؤ ولحمته بالانحلال، شم يهرع إلى استبداله بغيره من مستحدثات الأزياء ؟

إن كلمة اسماء، هي هي منذ وجدت السهاء، فهـل أصبحت قـديمة عتيقـة بالية لكثرة ما استعملتها الألسن ؟

الزمن هو الذي يغربل الكلهات ويفرز صحيحها من فاسدها ، ولـو كان على عهد زهير بن أبي سلمى شعراء حديثون اينظمون ما ينظم زملاؤهم في هذا العصر من مقاطع مهلهلة الأسلوب والمعنى " ، لبطلت من قصائدهم الكلمات التي بطلت من قصائد الشعراء الفحول .

الزمن هو الذي يستأصل شأفة الكلمة التي لا تتمتع بالقوة التي تتطلبها الحياة ، ويضع مكانها كلمة فيها قوة توافق جدارة الحياة : سنَّة الله في خلقه ، ولن تجد لسنة الله تبديلاً .

أما إذا كان هؤلاء يقصدون أن " التراكيب " لا الكلمات هي التي تقدم وتعتق وتمسي فريسة لأنياب التلاشي، فنحن نرد بأن الحكم على هذه هو الحكم على تلك

سواء بسواء . والزمن هو الذي ينسخ من هذه ما يعوق إقدامه وينسخ مـن تلك مــا يثقل خطاه ، مستندأ في عمله إلى دستوره وقانونه ،

إن الكلمة تغدو قديمة عندما يحل محلها مرادف لها أفضل منها. والجملة تمسى عتيقة حينا تجد مكانها جملة أحسن وأحق بالمعاصرة .

لقد ماتت كلمة ، استشرر ، لانها ثقيلة على اللفظ، غليظة على السمع، ولأن كلمة « فتل » نابت منابها ، لا لأن أحد الشعراء القدامي استعملها في بيت غير موفق. ولو جرت تلك الكلمة على لسان «شاعر حديث» في العهد القديم \_ على فرض وجود شاعر حديث في العهــد القــديم ــ لانســلَت إلى كفنهـــا على

هاتوا لنا كلمات أجمل من التي نستعملها على أن تؤدي المدلـول نفسـه ، ونحـن راضون عنها وعنكم ، ومعترفون بأنكم عهاد التجديد والتفنن .

هاتوا لنا تعابير تنطبق على ما تودون أن تعرضوه من خواطر، ونحن تـــاركـون ــــ الساعة \_ تعابيرنا التي لا تستسيغونها لأن أذواقكم قاصرة عن استيعابها، وأذهانكم عن استملاحها أقصر .

ويأبي أرباب « الشعر الحديث » أن يذعنوا للحق ، بعد أن دمغناهم بالبراهين السابقة ، فينبسون بما يلى غير ظافرين من جوهر الإقناع بطائل:

\_ إننا إذا ترجنا «الشعر العمودي» إلى أية لغة أجنبية فَقُد جميع ما تزعمون له، وما أمكننا مقارنته ببقية الشعر العالمي .

ونحن نرد على هذا الكلام المتكامل له حظه من خامد الفطنة ، المتداعى بعضــه

\_ إن الشعر العربي الأصيل لم يعثر حتى الأن \_ لسوء الحظ \_ على مترجمين لهم من إجادة اللغة العربية ومن إحسان اللغة التي يراد النقل إليها ما يـؤكد أنهـم يحتفظون بما فيه من بجدة وروعة .

وليقلبوا الصفحة ، وليأتونا بالشعر الاجنبي مترجماً إلى العربية ، فحاذا فيه ؟ إننا نلقى ما يلقاه الغرباء عنا حين نقدم لهم شعرنا مترجماً إلى لسانهم .

وبعد \_ فالترجة ، يا ناس ، هي للعلوم الرياضية ، للحسابات المادية ، للملابسات العددية .

إن الترجمة في أقوى الإيمان \_ لا في أضعفه \_ هي للنش العادي ، ويكاد يدفعنا الحماس إلى التنويه بأنها ليست حتى للنثر الفني .

ورب كلمة في بيت من الشعر \_ عربياً كان أم أعجمياً \_ في مكانها من تناسق الصيغة وفخامة الإيقاع تفتح للافهام النيّرة أفقاً من الفتنة لا تفتح مثل مسترجمة إلى لغة اجنبية . وأنا أضع مثلاً قريباً وأتحدى أياً كان ، أن يترجم كلمة «عذول» إلى أي لسان من ألسنة الدنيا ، إلى أية لهجة من لهجات العالم، وأن يوازن بين أثرها في السمع العربي وفي النفس العربيـة وأثرها في بقية الأسماع والنفوس.

وفي شعرنا مئات ومئات من أشباه هذه الكلمة .

وفي الشعر الأجنبي مثات ومثات من الكلمات التي يبدو لنا جمودها \_ مـتى تُرجِمت \_ وتحملنا على الاستفهام عما فيها من جمال ذاتٍ وحسن انسياقٍ .

ولماذا نكون مضطرين إلى ترجة الشعر العربي الأصيل ليتضح لنا منه رونق الديباجة ؟

لقد طلع علينا بهذا الابتكار الرخيص «جهبذ » هبط عليه النبوغ في بسرهة غفلة ، فتمسك بما فيه أولئك الذين يريدون لأدبنا القديم الضرر والشر ، ومضوا يرددونه هانئين بهذا المقياس الذي ما أنزل الله به من سلطان .

#### الوزن والقسافية

ويستمرون في ضلالهم فيعلنون أن الوزن غلّ يحمل الشاعر \_ معظم الأناء \_ على تحويل المعنى من قصد إلى قصد ، وأن القافية قيد يمنعه من الحركة العفوية

عِلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٥٦

ويفرض عليه كلمات معينة لا يتاح له أن يتعدالها .

نحن نعرف ــ والدواوين أمامنا ــ أن الشاعر الملهم هــو مــن «يـطبّع» الــوزن الذي اختاره للمعنى الذي أراده، والــوزن لا يتمـــرد إلا على مـــن ليس بـــالشاعر الشاعر .

نحن ندري ــ والشواهد حيالنا ــ أن الشاعر الطبوع هو من يجعل القافية كلمة تأخذ مدارها الخاص لا أكثر ولا أقل ــ من اتساق البيان في البيت، وأنها تثور على من ليس له إلمام بمفردات اللغة.

إن هذين القيدين ـ الوزن والقافية ـ ومتى أشرنا إليها فقد عنينا الموسيقى، هما اللذان جعلا للشعر عامة، وللعربي منه خاصة، ميزة مشهورة كلها روح وريحان. ولـو كان الشعر مـن السهولة في المرتبة التي يودها هؤلاء لعـدل عـن أن يكون طليعـة الفنون الجميلة، ورجع عن أن يرفع النفوس إلى أجواء تتوفر فيها السعادة المعنوية المنشودة.

وإذا كان أولياء «الشعر الحديث» الذي تضرب الصفرة الشاحبة على قصائده حجاباً يغطي عاطفته وخياله ونسيجه يبتغون أن يجردوا الشعر من وزنه وقافيته \_ لا أن يجروه منها \_ فأي فرق يبقى بينه وبين النثر ؟

ولماذا لا يضيفونه إلى حقل النثر \_ مرة واحدة \_ ويتركون للشعر بحائه يرسمه طابع من العبقرية تأخذ بالألباب ؟

أمسكوا قصيدة لابن الرومي \_ مثلاً \_ أو لغيره من فطاحل الشعراء ، وبدلوا قوافيها بكلهات تماثلها أداء ، وغيروا مواضع العبارات بحيث يلبث جوهرها ويختف الوزن ، فحاذا يكون ؟

ألا يصبح نشراً ؟

ولماذا تعب الشاعر حتى أخرج لنا الصورة التي أحبها في هـذا الإطار، فتجاوزت الأجيال إلينا، وستتجاوزها إلى أحفادنا وأحفادهم ؟

إذا كان هؤلاء يكرهون الشعر العربي الأصيل ، لأنه لا يتسنى لهم أن يجولوا في مضهاره ويسابقوا أبطاله ، فليكتبوا ما يكتبون بـلا وزن ولا قسافية ــ كما يفعلـون الآن \_ وليسمّوا ما يتناثر من أقلامهم نـــثراً ، وليســـبغ الله عليهــــم بـــركة العقو والغفـران .

#### غسن والصهيونية

نحن العرب \_ لسنا نعاني « مركب نقص » لا نستطيع منه فكاكاً ، بجملنا على اعتبار فئة معينة من الناس أعداءنا ، ولكننا نعرف أثم ما تكون المعرفة وضعنا الصحيح ، وندرك أشمل ما يكون الإدراك ما لفلسطين وقضيتها من علاقة بمصيرنا العام ، وقد استبانت بوادر الاهتام العالمي بها وبنا .

إن الصهيونية التي خبرناها مزاجاً من حية رقطاء وثعلب رواغ تريد لنا الأذى وهي التي تبدّأت بالاعتداء الجارح والعداوة اللدودة، وتعتبر أن ساحة العراك بيننا وبينها هي الدنيا بما فيها، وترمي إلى إضعافنا مادة ومعنى : في العلم والاقتصاد، في الفن والتنظيم، في الأدب والتنسيق، وتقصد إلى بلبلة الصف العربي \_ كيفها كان \_ وإلى زعزعة بنيائه المرصوص، وتنوي أن تدس فيه عوامل شخصية تتعرض لتيازات الأهواء المتباينة .

والصهبونية التي تلعب في صدرها أمواج السخيمة كل ملعب ، ماكرة خبيشة ، فكيف يفوتها أن روابط عديدة تجمع العرب ، واللغة أقواها وأرسخها ؟ فهي \_ في زمن ما \_ قد حولت جهودها إليها ، إلى إيهانها ، ولكنها أدركت \_ مرغمة \_ أن ثمة حائلاً يردها خاسرة فيمحي عتادها من أمل بعيد ورجاء خلب وهو الكتاب الخالد \_ القرآن \_ الذي لولاه لما كان التماسك العربي ما هو ، ولا غرابة إذا فشلت ، فقد طلبت أمراً لا يستنال ، وتطلعت إلى هدف هو

أول المستحيلات لا رابعها ، وتورطت في إخفاق رافقها في مراح ومغدى .

#### أهداف العدو

كل سلاح وصل إلى يدها \_ إلى يد الصهيونية \_ استعملته محاولة القضاء على القومية ، مدركة أن انتحارها سيكون على يد هذه القومية التي تفتقت في الآونة الاخيرة حدثاً من الأحداث السياسية الاجتاعية العالمية ، يبعد مدى يوماً عن يوم ، يشير إليه أعداؤها أنفسهم والدهشة تعقد السنتهم .

صب الاستعمار، ومن ورائه الصهيونية ، على المدن العربية قنابله الاثمة ووجه إلى صدور أبنائها رصاصه المجرم ، وهدم وخرب وشرد واعتقل ، ما شاء له طبعه اللئيم ، ثم حاول \_ وقد أبصر أن بطشه المكشوف لم يجد \_ خلخلة الوعي القومي العربي من الداخل ، فرشا الأنصار ، وجند الأعوان ، واشترى الضائر ، ولكنه ، على الرغم من ذلك ، تميز غيظاً من فشله ، فقد كان هؤلاء الأنصار والاعوان من القلة ، وكانت اليقظة الشعبية من الشمول بحيث أخفقت محاولاته ، ورأى نفسه كها رآه العالم عامة كافة ، ذليلاً يرتد متعثراً بأذيال الفشل ، لا يكاد يلمل ذاته من حفرة حتى يقع في حفرة تالية ، ولا بد أن تتحول إحداها إلى مقره الأخير .

وإذا كان قد اكتسى رداء سابغاً من الخذلان، فليس المعنى أن المعركة التي استهدفت لها الأمة أو بعبارة أصح أن المعارك التي ساقها إليها كانت هيئة ليئة . . كلا ، كانت جولات عنيفة تركت في جوانب الأمة جراحاً ضمدت بعضها ، ولا يزال بعضها ينز بالدم حتى الآن ، وما يبرح ، وهو يتلظى بالبغضاء ، ويستكمل أضغانه بالمؤامرات .

صوّب الاستعمار تسانده الصهيونية ، أو صوبت الصهيونية يساندها الاستعمار حرابه \_ وحداناً وزرافات \_ إلى سائر مقومات الأمة العربية :

إلى أخلاقها يريد أن ينتهب الفجور مناعتها فينهار تضامنها ،

إلى تاريخها يريد أن يشوه معالمه العالية ، ويحوله إلى أداة استحقار وهـو شــارة اعتــاز ،

إلى نشئها يبغي أن يكسوه صبغة من الانفلات تذبب شخصيته المأمولة ، إلى اقتصادها يرمي إلى وقفة عند حد محدود فلا يضمن الابتداع والاستحداث ولا يتفاعل مع إمكانات النشاط العالمي .

#### اللهة العربة

وقد كان للغة العربية نصيب وافر مــن تلك الحــراب الــتي تقـــطر بالـــم الـزعــاف .

طلعت الدعوات العديدة إلى وجوب البحث في تطور اللغة ، ولم يكن المرمى من ذلك لا التطور ولا ما يشبه ذلك من قريب أو بعيد .

كان القصد ايجاد التفرقة في أجزاء هذه الأمة التي تتكلم هذه اللغة ، وإحداث شكل من أشكال الفوضى، قد يمتد إلى عوامل كثيرة لها علاقة وثيقة باللغة .

كانت الغاية منها \_ إلى ذلك \_ إشغال فئة من حملة الأقبلام بالأخذ والرد، والماحكات البيزنطية، وصرفهم عن إذكاء الحياس لمحاربة الأعداء.

لا نقول إن جميع الدعوات التي تعالت بالإصلاح كانت من إبحاء الاستعبار أو الصهيونية ، فقد تنزه بعضها ، ولكننا نقول إن معظمها كان مدفوعاً منه أو منها ، يظهر بستار من الإصلاح ليس وراءه غير الوقيعة .

والذي يراجع تاريخ هذه الدعوات ينتهي به البحث والتنقيب إلى ظاهرة من أغرب الظواهر التي لا يمكن أن تكون من عمل الصدف: كانت هـذه الـدعوات تطل برؤوسها عندما يشتد ضغط الشعب مطالباً بالحقوق المغصوبة .

إن هذه الدعوات لم تكن تظهر أبدأ في فـترات السكون السياسي والاستكانة القومية ، وهي الفترات الحريَّة بأن تبدو اثناءها ، لأن هذا الإصلاح \_ إذا صح أنـه

إصلاح \_ يفتقر إلى درس وامعان لا يتهان إلا تحت ظلال الاطمئنان. فهل يسلام من يستريب ؟

#### قال هؤلاء في قالوا:

إن اللغة العربية فوق سوية الجمهور، وإنها وقف على طبقة معينة من الأمة. وهذا عيب من عيوبها، تلافيه أن تكتب بلغة الشعب.

ولو تم لهم ما أرادوا لقضي القضاء المبرم على واسطة التفاهم بين الأقـطار الـتي تضمها الفكرة العربية .

لقد رأى هؤلاء أن اللغة في حالتها الحاصرة بنفسح صدرها لللالفة العربية فتجمع السوري إلى السعودي ، كها تجمع المصري إلى الكويتي ، كها تجمع العراقي إلى اللبناني ، حتى لا يكون بين الجنمعين أي فارق مها كان ضئيلاً ، فكان المقم في أقصى القارة الإفسريقية كالمقسم في أدن القارة الأسيوية ، وكان الأيدي قد تصافحت \_ بإشراف هذه اللغة \_ والقلوب تعاقدت على حب وائتلاف .

رأى هؤلاء المطالبون بإصلاح اللغة ، ذلك ، فهاهم الأصر البذي يكاد يكون منقطع النظير في أساليب التفاهم ، فتمنوا تفكيكه ، ويمرزوا بالنغمة الشالاء : تحويل اللغة الفصحى إلى العامية ، أي وضع حدود أو شيء أشبه بالحدود بين اللهجات المختلفة بحيث يستحيل التفاهم بين قطر وقطر ، وإذا لم يستحل فلا أقبل من أن يكون صعباً .

ولو كانت تبة هؤلاء ما أعلنوا عنه ، لدعوا إلى رفع العامية من مستواها إلى المستوى الذي تتقرب فيه من الفصحى ، فالإصلاح هو أن تتجه إلى الكمال لا أن تتحدر إلى النقص ، ومن البدهي الذي لا يكابر فيه أن الفصحى هي رمز الكمال لا العامية ، وهي التي يجب أن تفوز بالحظ الأوفى من الاعزاز .

وقال هؤلاء فيما قالوا :

إن اللغة العربية ذات صرف معقد ونحو غامض يكابد من يخوضها جساماً من المصاعب، وإن الأفكار تنصرف عنها لهذه الدواعي التي يستطاع إزالتها بمحو جميع العقد منها وملاشاة الغموض، أي بـترك الحبـل على الغـارب لمن يـريد أن يتلمس تجاربه وفق هواه، وبتحويل الإعراب فيها من قضايا منطقية ذات قواعد إلى مجمـوعة من عناصر التشويش التي لا يضبطها أصل ولا تنتظم في قـاعدة، ويسيى هـؤلاء أو يتناسون أن جميع لغات الدنيا التي تتداولها المحافل المحسترمة لا تخلـو صـن قـواعد وقياسات وأنظمة تجمح وتتأبى، وأن في بعض هذه اللغـات الـتي يعتبرونها منسالية متنافضات لا تقاس إليها ما في لغة الضاد من عامة الشواذ.

وقالوا فما قالوا :

إن الأحرف العربية في هندستها الحالية السراهنة ليست أحرفاً تماشي الحضارة، وإن الواجب يقضي علينا باستبدالها بحروف فرنجية أو بحروف لا هي بالفرنجية ولا هي بالعربية . وما يرمون إليه من هذا الاقتراح واضح : إنهم يريدون أن يقضوا ــ كرة واحدة ــ على غرات الفكر العربي في الأجيال الماضية ، وينسون أو يتناسون أن التراث الفكري العربي لا يشكل مفخرة من مفاخر العبقرية فحسب ، بل يصل إلينا وهو علاصة التجارب الفكرية في المدى العربي ، وهو عصارة الفلسفة العربية في نظرها إلى الحياة وما فيها من مشاكل .

وقالوا فيها قالوا أموراً كثيرة لا تخرج عن هذا النطاق، ولكنها مكشوفة المقاتل، مفضوحة النيات، تحس فيها الكراهية مجسمة .

لقد استطاعت اللغة التي حاربها أعداؤها والذين تجندوا تحت لواء أعدائها، أن تمنح الناس روائع البيان، وأن تعبّر عن أدق الخوالج الإنسانية، كما استطاعت أن تستوعب دقائق الفنون والعلوم في مختلف العصور الفائتة، فكيف تتعبّر الأن في طريقها المعبد، وتعجز عن النهوض بمسؤوليتها وقد سهلت أمامها الوسائل التي لم تكن معروفة في القرون الغابرة؟ كيف تعجز عن ذلك وقد تكشف للعلماء كثير من أسرار تراكيبها ومشتقاتها كانت مغلقة على الذين نقلوا إليها العلوم والأداب من

الأمم الغريبة ؟

نحن لا تدعو إلى الجمود. إننا نعرف أثنا في عهد التعرف والكشف والتحليل والتعليل، وأن تقدم الحضارة يتطلب أن ترافق اللغة ما يظهر من اختراعات، غير أننا نعرف كذلك أن اللغة العربية في وسعها أن تجاري التقدم مجاراة ليس بعدها زيادة لمستزيد، فهي لغة لها اتساعها في مفرداتها وجملها، ولها دقتها في جلاء أخفى ما تنظوي عليه النفس من شعور، ولها غزارتها في منح ما يتطلبه الراغب في استيعاب مكنوناتها الدفينة، ولها جمالها الذي لا يفوقه أي جمال في أية لغة أخرى،

إن اللغة العربية فيها «حياة» يكاد المرء يلمسها كها يلمس الحياة في الكائن الإنساني ، وهي \_ إلى أنها أداة للتعبير والتفاهم \_ آصرة من أواصر القومية ، كان لها عملها في الاحتفاظ بهذه الروح التي نجدها الآن في العالم العربي تسعى لفرض إرادتها .

وأعداؤها لم يكونوا على خطأ حين وجدوا فيها قوة من قـوى العـروبة ، بقـاؤها على جبروتها نذير بأن الوحدة العربيّة التي يخافون منهـا ، بــاقية الأصـــول يغـــذيها الزمن ، وينميها الجهد المتواصل .

أربعمئة سنة أو تزيد بفيت اللغة العربية تجابه السطغيان العثماني مجابهة خرجت منها فائزة منتصرة وارتد الجور مضطرب الأعصاب، مدحوراً، مكسوراً.

وعادت قوى الشر التي حشدها الأعداء، فشنوا عليها الغارات منذ ابتداء الحرب العالمية الأولى، ولم تكن النتيجة إلا ما شاء الحق : بقيت اللغة العربية في حرز حريز من مناعتها الطبيعية، ولم تؤثر عليها غضبة الموتورين .

والعروبة التي أنخذت تسجل في الأونة الأخيرة ، الانتصار تلو الانتصار ، تعرف أن صون اللغة هو أحد الأسلحة الفقالة في درء الأخطار المحيطة بها ، وهمي لمذلك تحرص على سلامتها حرصاً لا يتسرب إليه الوهن ، وهي لذلك تمر بالدعوات السي تبرز بين الحين والآخر مروز الامتهان ، لأنها تمدرك أن المداعين لا يضمرون لها الإخلاص ، ولو أضمروه لتوجهوا إلى ايجاد الإصلاح الحقيق ، لا إلى هذه المحاولات التي لم تعد تخدع أحداً بما تحمله من أمائر التواضع وما تسطلي به وجهها مسن مساحيق التصنع .

إن الضاد التي قدرت على أن ترافق أمتها في جميع أدوار التاريخ ، ستأشي هذه الأمة في مراحلها إلى الأمام ، لأنها جزء منها تكشف لأبنائها ، كل يوم ، دنياوات جديدة تعمر بأشكال من الروائع .

#### الشعر الحديث

وظلت الصهيونية ومن ورائها الاستعمار تبحث ، وقد فشلت في محاولتها السابقة ، إلى أن ظنت \_ وبعض الظن إثم \_ أنها وجدت بغيتها : الشعر العربى الأصيل .

وتكتل الأعداء \_ أعداء العروبة \_ وكأنهم في حالة استنفار . فليهاجموه ، وتأهبوا ما وسعهم التأهب \_ ولتكن قضية الشعر الحديث المسرب الذي ينفذون منه إلى أمانيهم ، وكان لهم بعض ما أرادوا ، وارتسمت على وجوههم بسيات ، وما غايتهم إلا بتر الصلة بين التراث الأدبي العربي وبين الحاضر الذي نجاهد في ميدانه ومن ورائه المستقبل الذي ننتظره ونلمح فجره الوضاح .

وما هدفهم إلا ايجاد هذه الثغرة بين القديم الذي نسميه قديماً لبعد الزمن الذي غاه \_ لا لأن عهده انقضى \_ وبين الجيل الطالع الذي نعتمد عليه لاستعادة حقنا الهضيم ، ما لم يتمكنوا منه بحملتهم على اللغة الفصحى \_ تمكنوا منه \_ بعض الشيء \_ متذرعين بالطفرة الفكرية التي يدعونها «الشعر الحديث» .

ونود أن نكون منصفين : إن كثيرين من الذين انساقوا إلى هاوية هذا الشعر لا يلحظون أن هذه البدعة هي إحدى محاولات الصهيونية لإضعاف عرى الاتحاد

العربي. وإن كثيرين من الذين انساقوا إلى هاوية الشعر الحديث هم أبرياء من تهمة التواطؤ مع عدونا، وإن كانوا قد سهلوا له، بما فعلموه، الوصول إلى آرابه التي يأباها المنطق السليم، وينفر منها الحق الصريح، ويرفضها الخلق العالي.

#### تراثبا الخبالد

ويحق لأعدائنا أن يخافوا لأنهم يدركون أننا إذا سلكنا السبيل المذي شرعه لنا تراثنا \_ ونحن واثقون أن فيه عُمّ النجاح الأنم \_ وجدوا أنفسهم أمام قوة ترد كيدهم إلى نحورهم ، وتضع الحق في مكانه من النفوس والأجسام . لأنهم تأكدوا من أن هذا التراث هو الذي حمل بند العروية إلى أنحاء الأرض ، ورفع عن النفوس ظلمات من الجهل والهمجية . لأنهم على ثقة أنه ما دام هذا التراث حياً في خواطرنا فلا خطر على تيار المجد الذي يتدفق في بنيتنا ، وقد تا لاقي في مسيرتها عشرات وعثرات ، بيد أنها لن تترنح ولن تتهاوى ، لأنهم علموا أن تراثنا هو النبالة مجسمة في مآت تتعزز فيها أركان الأخلاق ، وتُبنى عليها صروح السيادة والكرامة .

شاهد أعداؤنا ذلك ، فتمونوا بالحذر الذي يقيهم خطره ، وحركت رغباتهم شخوصاً ضعاف الأرواح كادوا ينوبون عنهم في تجارب ستبوء \_ على الرغم من ستارها \_ بالفشل الذريع .

#### اندفاع الشباب

وما في الدفاع الشباب أي سر: إن حماسته لا تدع لـه فسحة صن السوقت للإمعان والتفكير والاستنتاج. وهو يجهل منبت الدعوة ويحسبها سبيلاً للاتيان بما هـو أفضل، ويجهل أنها تخضع لدوافع وملابسات لا علاقة لها بالأدب والفن. فإذا أضفنا إلى ما سبق أن «صب» الشعر الحديث لا يـكلف العناء الـدي يـكلفه «تدبيج» الشعر العمودي \_ ففي الأول إغراء بالكسل والقعود وفي الشاني حفز إلى التجويد \_ قت لنا معالم الأسباب التي دفعت بالشباب إلى قبول هذه الـدعوة الـتي تخالف الأصالة والذوق.

فإن نأسف لشيء فلأن هؤلاء الذين هم ركيزة الحاضر ورجاء الآتي، قد تحولوا من حيث لا يشعرون إلى حلفاء لعدونا :

وظلم ذوي القـربى أشـد مضـاضة على النفس مـن وقـع الحسـام المهنـد

ألا ترون أننا حتى في لوم المبعدين عن جادة الصواب وفي العتب عليهم لا بد لنا من أن نعود إلى "قديمنا " لنقبس منه بيتاً ، يكون أقرب إلى أفهامنا منالا ، ينطبق على حالتنا وحالتهم انطباقاً لا تستطيع مقالة نثرية برمتها أن تحل محله ؟

سيعود هؤلاء الشباب، وهم بحاجة إلى دروس تنفث فيهم مقومات العروبة، سيعودون إلى الصراط السوي \_ وللعرب ردات مشهورة \_ وسيتوخون فـرصة الرجوع إلى حظيرة الصواب، ويتنكبون عن الدرب الذي درجوا عليه. إن خسارتنا إياهم هي إلى حين، فحسب، ولن يلبثوا أن يطلعوا على ما يراد بهم من خلال هذه الدعوات التي سيكونون هم \_ لا سمح الله \_ أولى ضحاياها .

#### شعر المناسبات

لم يصل إلينا الشعر القديم لأنه شعر احتفظ بالقافية والوزن بل لأنه شعر أصيل \_ كها قدمنا \_ يعبر عن خلجات النفس العربية ، ويترجم عواطف الأمة العربية في مختلف عصورها ، ويضع أمام مطالعه رسماً أميناً صادقاً للعهود التي عاش فيها .

تمتع الشعر القديم بهذه السيرورة لأنه صدر عفواً مـن قـائليه لم يـرغمهم عليــه

راغم ولم يدفعهم دافع ، وإذا كانت بعض الظروف والملابسات هي التي أسهمت في اظهاره فما كانت الظروف إلا الغلاف الذي ينطوي على شعور القائل ، ولا بد من وجوده لأنه مكان الثوب من الجسد ، وما كانت الملابسات إلا الفتيلة التي أضرمت النار في المستودع ، فأحدث الانفجار الذي تحول إلى هدية للفكر وخيراً للناس .

وانفردت فئة من المتحاملين على الشعر العربي الأصيل فقالت، وفي كلامها تموج الحزازات صاخبة: إنه شعر مناسبات .. ومن ينكر فضل المناسبات على الأدب العربي وعلى غيره من الآداب ؟

معظم القصائد التي وصلت إلينا في هذه الحقبة الطويلة من الزمن هي وليدة المناسبات. والشعر، القديم منه والجديد لا توجده المناسبة وإنما المناسبة هي التي تظهره لأن الشاعر يكون قد حفظ في غيلته الخواطر \_ مادة خاماً \_ ويكون مفتقراً إلى عامل يهيئ جلاءها فيجدها في مدح أمير أو تعزية وزير أو تهنئة خطير، وهي شؤون تعين الأفكار على أن تكون بعدها طليقة في تحليقها. ومن هنا هذا التعدد في المواضيع التي يتناولها الشاعر الواحد \_ عادة \_ متطرفاً إلى صور لا تحت إلى مجرى المناسبة إلا بصلة الوزن والقافية .

ولو كنا منصفين لوجب أن نشكر للمناسبات «لمعظم المناسبات»، ما أتاحته لنا \_ وللخلود \_ من قطع فنية لولا المناسبات القومية والاجتاعية لما تسنى لشعراء المغتربات الأميريكية أن يؤدوا الرسالة التي أدوها ويسجلوا المغامرة الفكرية التي لا شبيه لها في آداب العالم .

وهذه دواوين الشعراء الذين كانوا همزة وصل بين الشعر العربي الأصيل الذي قيل قديمًا والشعر العربي الأصيل الذي قيل حديثًا م شوقي وحافظ ومطران وغيرهم \_ تكاد تكن \_ في اكثرها \_ قصائد مناسبات ، أو قصائد نظمت مطالعها في مناسبات ، ثم كانت الأبيات الرائعة .

والقصائد الفنية الخالصة \_ أليست قصائد مناسبات ؟

إذا وقف الشاعر نجاه البحر فسحره هذا المدى البعيد فيه ، الملي ، بأسرار الآباد ، ونظم فيه \_ ألا تكون هذه القصيدة قد نُظمت بمناسبة وقوف الشاعر أمام البحر ؟

الخواطر مهيئة في ذهن الشاعر وما عليه إلا أن يلبسها حلتها من الكلمات وأن يخترع مدخلًا لها أو مخرجاً. إن المناسبة لا تهمه بمقدار ما تهمـه الفـكرة الخبـوءة المصقـولـة .

#### مظاهر الحياة

من علامات الشاعر الحقيق أنه يمر بالمشهد الذي يمر به الناس ولا يرون فيه إلا صوراً لا تستحق أن تشغل فسحةً من تفكيرهم ، فيرى هــو مشــاهد فنيـة تتـــلاحق زاخرة فيعرضها من خلال الكليات عرساً للفكر والقلب .

من شارات الشاعر الحقيق أنه يسكب في هذه المشاهد حيوية من روحه لا عهد لنا بها ، وجمالا من إبداعه لم نكن نلمح له أثراً ، سواء رآها بأم عيسه أم بعين خياله ، ويلم بسائر دقائقها ويجلو لنا كل خافية جلاء كاملاً ، فإذا نحن أمام دفقة من البهاء كادت تفوتنا . وهيل في الوجود مجلى واحسد حسركة كان أم سكوناً حال من الحياة ؟

إن لم نكتشف مظاهر الحياة في مظانها ، فالذنب علينــا لا عليهــا ، عيــوننا هــي القاصرة وخيالنا هو العاجز .

الشاعر الحقيق يبدع من المنظر البسيط العادي محيطاً برمته يميس بالأحاسيس المتباينة ، دون الالتجاء إلى التزويق والمغالاة . . فما من لمحة يرسم خطوطها وظلالها إلا توشك أن تهتف حيالها : هذا ما كنت أبصره ولا أملك التعبير عنه .

هكذا نفثات الشاعر الحقيق ، لا ذلك الهراء الذي يدعيه أعداء الشعر العربي الأصيل جاعلين من أبياتهم "أعياد مساخر" : كلمات وأفكار هي براقع من الـورق الملون إن غسلتها حالت بين يديك هباء مبلولاً .

خلال جولتك في قرى الهند ومدنها الإقليمية ، وحتى في مدنها الكبرى كدلهمي وبومباي وبنارس وكهنؤ تحس بطعم خاص للحياة . . . يختلف \_ تماماً \_ عن الطعم الذي تحس به وأنت في بلد أوروبي أو أميريكي .

فع أن الهند تتعدد فيها العقائد واللغات بدرجة كبيرة ، ومع أحسن الفروض ، فإن نسبة المسلمين في الهند لا تزيد عن (١٨ ٪) . . مع ذلك فئمة صياغة معينة للحياة . . . وطعم خاص لها . . . ورائحة تفوح مع كل نسمة هواء . . كلها يؤكد تلك القولة التي أصبحت مسلمة من المسلمات \_ في رأيي \_ وهي أن «الشرق شرق»!!

# من روادجائينة الملكث فنيصل العسالمية

# ابوالحسن الدوي

إنها الحياة الطبيعية الهادئة الرتيبة ، التي لا زال لإنسانية الإنسان \_ على الرغم من تخلفه وفقره \_ دور ملموس فيها . . ولا زال للنواحي الروحية \_ على الرغم من سذاجة أكثرها وبدائيته \_ هيمنة وسيطرة شاملة !!

أما مناخ الحضارة الغربية ... فهو مناخ ميكانيكي مادي محض لا روح فيه ... «إنها حضارة لا هدف لها ... كالبعبر المجتر الـذي يجـتر مـا في بطنه .. ما هنالك شيء جديد .. إنها الآن تعيش لنفسها فقط، وأصبحت كما يقول الشاعر الدكتور محمد إقبال : «من أين نبحث عن الـذوق اللطيف، وعن الأفكار السامية ، وعن النظرة الطاهرة في الحضارة الغربية ، وهي حضارة غير عفيفة ، قد لوثت ومسخت من زمان »(۱)!!

ومن الغريب أن العلامة أبا الحسن الندوي \_ مع إيمانه بأن الإسلام ليس ديناً إقليمياً ولا جغرافياً \_ إلا أنه \_ مع ذلك \_ لم يفته أن يعلن أثناء معايشته للمناخ الغربي في محاضرته التي ألقاها بمدينة (نيوجرسي) بأميريكا الشيالية سنة (۱۳۹۷ه)، أن الإسلام \_ مع عالميته تلك \_ «يحتاج إلى جو خاص وذوق خاص مسيطر على التفكير والشعور وموازين الأشياء والقيم، تشم رائحته من بعيد . . إنه يحتاج إلى مناخ إسلامي . . . وطقس ودرجة حرارة وبرودة معينة ؛ لأنه دين حي إنساني . . . ليس ديناً عقلياً يعيش في المخ أو يعيش في الفلسفة أو يعيش في مكتبة » (۱) .

إنها قضية «البيئة» التي لا يمكن إغفال دورها . . . وتأثيرها ، سواء على مستوى الحضارة ، أو على مستوى المجتمع ، أو على مستوى الفرد .

## بيئة أبي الحسن ونشاته

نشأ أبو الحسن (كما حدثنا عرضاً عن بيئته) في بيئة آمنت بـأن الإسـلام هو رسالة الله الأخيرة الحالدة، وأنه الحق الذي ليس بعده إلا الضلال، وأنـه للإنسانية كسفينة نوح لا ينجو إلا من ركبهـا . . . وقـد عـاش \_ أطـال الله

عمره \_ في ظلال تاريخ الدعوة الإسلامية وقصة بطولاتها وصنائعها وعجائبها تتلى في بيته وأسرته . . . وقد نظم بعض أفراد أسرت المتقدمين الملاحم الإسلامية بالشعر الأوردي القوي المثير ، مقتبسة من فتوح الشام للواقدي ، والأغاني الشعرية الخاصة بالسيرة النبوية ، وأخبار الصحابة وفضل الحضارة الإسلامية ودور العرب في بناء العالم الجديد ، فامتزج ذلك كله بلحمه ودمه وتكونت به عقليته ونفسيته . . .

وقد ولد في أسرة كان شعارها منذ زمان طويل الجمع بين العقيدة السلفية النقية ، وبين الربائية الصحيحة الصافية وبين الرهادة والعبادة ، وبين بذل الجهد لإعلاء كلمة الله ، ورفع راية الجهاد حين أبد عين ، والسعي الحثيث في الجمع بين إشراق القلب وصفاء الروح وقوة العاطفة (٣) ...

في هذه البيئة ولد «أبو الحسن علي بن عبد الحي بن فخر الدين بن عبد العلي « الحسني الندوي ، وينتهي نسبه إلى «عبد الله الأشتر بن محمد ذي النفس الزكية بن عبد الله بن الحسن المثنى بن الحسن بن علي رضي الله عنها.

ووالده هو الشريف العلامة عبد الحي بن فخر الدين من العلماء الكبار في عصره، وله كتب كثيرة منها المطبوع ومنها المخطوط، وأشهرها كتاب « نرهة الخاطر » الذي يقع في ثمانية مجلدات ، طبعت منها سبعة مجلدات في حيدر آباد ، ويشتمل على خسة آلاف ترجمة لأعيان الهند ، وقد تـوفي هـذا الـوالد الكريم \_ رحمه الله \_ سنة ١٣٤١ هـ(١) .

وكان مولد السيد أبي الحسن سنة ١٣٣٧ ه (١٩١٣م)، أي أن لم يحظ بصحبة والده إلا تسع سنوات، فتولى أمر تربيته والإشراف عليه بعد والده أخوه الأكبر الدكتور الطبيب السيد عبد العلي الحسني الذي تخرج من ندوة العلماء ومعهد ديوبند وجامعة لكهنؤ، وجمع \_ بالتالي \_ بين الثقافتين الدينية والعصرية وأصبح مديراً لندوة العلماء في لكهنؤ .



★ أبو الحسن الندوي ★

# فيطاع بكفه ...

وفي «تكية كلان»، وهي أشبه ما تكون بضيعة عائلية خاصة، يطلق عليها (زاوية الشيخ علم الله الحسني) وفي حمى مدينة (رائي بريلي) التي تقع على بعد سبعين كيلومتراً من لكهنؤ وتتبع ولاية «اترابرديشك» من الولايات الشهالية في هذه الضيعة الإسلامية المنعزلة، وفي (رائي بريلي) أيضاً، ولد وترعوع السيد أبو الحسن الندوي، فتعلم القرآن الكريم في البيت، حيث كانت تعاونه على ذلك أمه، التي كانت من فضليات النساء ومن السيدات الصالحات المثقفات، تحفظ القرآن وتكتب، ولها عدة مؤلفات وديوان شعر مجموع وقد عمرت رحمها الله طويلاً، وماتت سنة (١٣٨٨هـ).

ولما وصل إلى التاسعة من عمره اختار الله والده إلى جواره ، فقام أخوه الدكتور السيد عبد العلي الحسني بتربيته ، بدءً من هذه السن الصغيرة . وعن هذا الأخ الكريم يقول السيد أبو الحسن :

«لقد كان مؤمناً جمع بين سلامة العقيدة وقوة الإيمان ، القلب المتفتح والعقل النير الواسع ، والعلم الحديث ، وحب الواقعية والجد . . . لا يرى تناقضاً بين العلم والدين والقديم والحديث ، وقد اقتبس من الثقافتين : القديمة والحديثة ، والغربية والشرقية أفضل عناصرهما وأجملها فمزج بينهما مزجاً جميلاً ، وأصبح برزخاً بين بحرين لا يبغيان . . . شديد الحب لله ولرسوله ولعشيرته وقومه ولغته وبلاده . . . عميق الفهم للإسلام . . . شديداً في الحدود والنصوص ، مرناً في المباحات والاستفادة بالحكمة والتجارب . . ذلكم أخي وأستاذي ومربي عقلي وثقافتي " (٥) .

« وقد كان أخي \_ وهو الذي تولى تربيتي وتثقيفي بعد وفاة أبي ، وقد توفي وأنا في التاسعة من عمري \_ موفقاً كل التوفيق في اختيــار الـكتب الــتي كان يجب أن أطالعها في صغري " (١٠) .

وقد توفي أخوه رحمه الله في ذي القعدة ١٣٨٠ هـ (١٩٦١م).

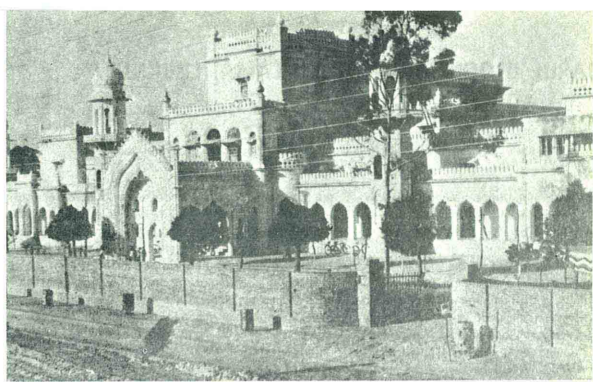
\* \* \*

# بقام: د.عبدالحليم عويس

وفي صغره تعلم «الندوي» اللغتين الأوردية والفارسية، ثم بدأ وهو في الثانية عشرة من عمره يتعلم الإنجليزية والعربية معاً، وبدأ تعلم العربية على الشيخ خليل بن محمد اليمني، وتوفر سنتين كاملتين على دراسة الأدب العربي وحده، وقرأ كثيراً من كتب الأدب، وشغف بها على خلاف العادة يومئذ في الهند، ثم التحق بجامعة لكهنؤ، حتى أثم دراسته الأدبية على الشيخ الدكتور تقي الدين الهلالي المراكشي (رئيس تدريس الأدب العربي بندوة العلماء)، ثم دخل ندوة العلماء ومكث بها عامين يدرس علوم الحديث . . . وسافر إلى لاهور حيث درس التفسير على الشيخ أحمد علي المفسر المشهور، ولم تكن دراسته في أغلبها للشهادات (٧) ، بل كانت دراسته حرة خالصة لوجه الله تعالى .

# أساتذة وكتب أثرت في الندوي

إنه لمن البديمي أن يكون أستاذ كالعلامة الندوي قد تأثر بكثيرين ، على أنه \_ في اتجاهه المعتدل والسلني والروحي في الوقت نفسه \_ قد تأثر على نحو أقوى بالإمام أحمد بن حنبل ، وبشيخ الإسلام ابن تيمية ، وبالشيخ أحمد بن عبد الأحد السرهندي \_ الذي كتب عنه كثيراً \_ وهو من سرهند بالبنجاب (توفي سنة ١٠٢٤ه) ، ويرى فيه الاستاذ الندوي المصلح الذي ساقه الله ليحافظ على الإسلام في الهند ، في فترة تعرض فيها لخطر كبير ، إذ كان إمبراطور الهند المسلم ( السلطان جلال الدين أكبر ) قد انحرف عن الإسلام ، ومال إلى الهندوس ، وتروج منهم . . . والسرهندي هو صاحب الرسائل المعروفة في الشريعة والحقيقة ومحاربة البدع والخرافات .





ومن هؤلاء الذين أثروا فيه أيضاً مجدد الهند في القرن الثاني عشر الشاه «ولي الله الدهلوي» المتسوفي سنة ١١٧٦ ه، وصاحب حجمة الله البالغة ... ومن هؤلاء كذلك السيد «أحمد بن عرفان» الشريف الحسني الشهيد، وهو من أسرة السيد أبي الحسن الندوي، ومن أشهر المجاهدين وأخلصهم في تاريخ الإسلام في الهند، ويعتبره الاستاذ الندوي أغوذجاً من الأئمة المهديين (١٢٠١ ـ ١٢٤٦ه)، وقد خصه برسالة صغيرة أطلق عليها (الإمام الذي لم يوف حقه) وبكتاب كبير من أمتع ما ألف الأستاذ الندوي، وهو كتاب : «إذا هبت ريح الإيمان»!!

ومن أساتذته المباشرين الذبن تأثر بهم : الدكتور تق الدين الهلالي المراكشي، والشيخ حسين المداي، والشيخ حسين المدني، والشيخ أحمد علي، والشيخ محمد إلياس، وهو من أعظم أساتذته، والشيخ عبد القادر الريوي.

أما الكتب التي أثرت في نفسه فكثيرة على رأسها \_ بالطبع \_ كتاب الله ، وكتب السنع قاثيراً خاصاً في الله ، وكتب السنعة الثيريفة ، بيد أن لكتب السيرة النبيين عمد عليه نفس الأستاذ الندوي ، نظراً لحبه العميق لشخصية خاتم النبيين عمد عليه الصلاة والسلام .

ومن أهم الكتب التي لا ينسى الأستاذ الندوي فضلها ، ويشيد بها بين الحين والحين ، كتاب «سيرة رحمة للعالمين » لمؤلفه القاضي محمد سليان المنصوري فوري .

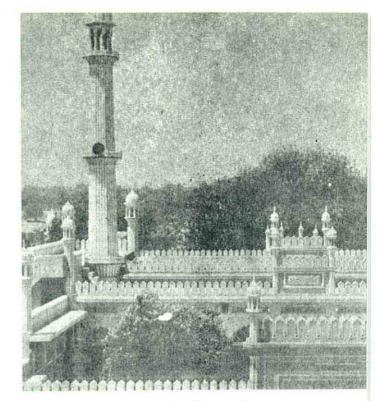
وفي الأدب العربي تأثر الأستاذ «بالحماسة» و«نهج البلغة» و «دلائل الإعجاز»، كما أنه تأثر بكتاب الأغاني إلا أنه أخذ على الأصفهاني تركيزه على زاوية واحدة من زوايا المجتمع، وترك الزوايا الكريمة الأصيلة التي كانت تستحق الإبراز والتنويه.

#### أنشطته ومؤلفاته

في لكهنؤ عين أبو الحسن الندوي مدرساً بدار العلوم وبقي بها مدرساً مدة عشر سنوات، وساهم خلال هذه الفترة في تحرير مجلة «الضياء» التي تصدر باللغة العربية والتي كان يرأسها الأستاذ مسعود الندوي، وبعد ذلك بفترة رأس تحرير مجلة «الندوة العلمية» التي كانت تصدرها ندوة العلماء بالأوردية، ثم أصدر مجلة «التعمير» بالأوردية، وهي مجلة نصف شهرية، وقد أسس جمية لنشر الإسلام بين الهندوس أصدرت كشيراً من الرسائل باللغة

ولما تولى الأستاذ الندوي رئاسة (جامعة دار العلوم - ندوة العلماء) أدرك أهمية البحث العلمي والفن الصحافي، فأنشأ في مايو/ أيار سنة ١٩٥٩م، المجمع الإسلامي (أكاديمية البحوث الإسلامية)، ومع أن هذه الأكاديمية نشأت برأسمال ضعيف جداً، قدره ألف روبية (٤٠٠ ريال سعودي) . . وبدون أي موظف، إلا أنها استطاعت أن تتغلب على هذه العقبة، ونجحت في عامها الأول في نشر كتابين باللغة الأوردية، وإصدار نشرة باللغة العربية . . . وبعد خمسة عشر عاماً، وفي عام (١٩٧٤م) بالتحديد كان ما نشرته هذه الأكاديمية (١٤٤) مؤلفاً منها (٩٣) طبعة أولى، و(١٥) طبعة أولى، و(١٥) مؤلفات الأستاذ الندوي الصدارة في منشورات المجمع العلمي، ونحن نحاول هنا تقديم حصر لمؤلفاته نرجو أن نوفق فيه، وهي :

- 1 \_ الإسلام والعالم.
- ٢ \_ حديث مع الغرب.
- ٣ \_ ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين.
- الغربي .
   الغربي .
- نعو التربية الإسلامية الحرة في بلاد المسلمين.



\* مسجد دار العلوم \*

٦ \_ الصراع بين الفكرة الغربية والفكرة الإسلامية .

٧ \_ مختارات من الأدب العربي.

٨ \_ الدين والمدنية.

٩ \_ الإيمان والمادية في سورة الكهف.

١٠ ــ المسلمون في الهند .

١١ \_ السيرة النيوية.

١٢ \_ رجال الفكر والدعوة في الإسلام (مجلدان) .

١٣ \_ الأركان الأربعة.

١٤ ــ ربانية لا رهبانية .

١٥ \_ القاديانية .

١٦ \_ القراءة الراشدة (٣ أجزاء).

١٧ \_ إذا هبت ربح الإيمان.

١٨ ــ روائــع إقبــــــــــال .

١٩ \_ الطريق إلى المدينة .

٢٠ \_ قصص النبيين للأطفال (في خمسة أجزاء).

٢١ \_ النبى الخاتم.

٢٢ \_ إلى الإسلام من جديد.

٢٣ \_ النبوة والأنبياء في ضوء القرآن.

٧٤ \_ أحاديث صريحة في أميريكا.

٢٥ \_ مجموعة رسائل أخرى ، بعضها مقالات ، ومحاضرات .

وجدير بالذكر أن كثيراً من كتب الأستاذ الندوي طبعت خارج الهند في بيروت والكويت ومصر والسعودية وغيرها. وقد طبعت بعض كتبه نحو عشرين طبعة ، كها أن معظم مؤلفاته قد ترجم إلى أكثر اللغات الحية .

ولم تغفل (دار العلوم ــ ندوة العلماء) الجانب الصحافي، فأصدرت عدة

صحف بالأوردية وصحيفتين بالعربية هما : البعث الإسلامي، والرائد.

ولا زال الأستاذ الندوي \_ رغم كبر سنه \_ عـالي الهمـة دؤوب النشـاط يشرف على كل هذه الأعيال . . بل إن له عشرات الرحلات التي قام بهـا إلى مختلف بلدان العالم الإسلامي وغير الإسلامي . . . يلقي المحاضرات ، ويعقد الندوات ، ويخطب في المساجد ، وبعض كتبه عبارة عن المحاضرات التي ألقـاها في هذه السياحات .

وقد اختير عضواً مراسلاً في المجمع العربي بدمشق سنة ١٩٥٧م، كما أنه عضو في المجلس الاستشاري للجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، وعضو مراسل في مجمع اللغة العربية بالقاهرة، وهو رئيس للمجلس التعليمي لولاية «أتربرديشك» وعضو المجلس التنفيذي لمعهد (ديبوند) ومن أعضاء المجلس التنفيذي لدار المصنفين باعظم كرة بالهند، وأحد رؤساء التحرير لمجلة (معارف)، وهي المجلة العلمية الأكاديمية التي تمثل المسلمين في شبه القارة الهندية.

## أبو الحسن ومناهج العمل الإسلامي

يدعو «أبو الحسن» إلى أن يكون الإسلام هو الوسيلة والغاية ، وإلى أن يتخلص المسلمون من الشعارات والأحزاب التي قـد تـدفع بعضـهم لمحـاربة بعض ، وتجعل بأسهم بينهم .

والسبيل إلى ذلك هو الاتصال المباشر بالقرآن والسنَّة وسيرة السلف الصالح، بالإضافة إلى نكران الذات. وهو يقول:

"إن مسؤولية العلماء والمفكرين المسلمين في العصر الحديث \_ بعد مواجهتهم للتحديات المعاصرة وإثباتهم أن الإسلام قادر على قيادتها وترشيدها والسمو بها \_ هي أن يفضلوا الإسلام على كل جماعة ومؤسسة ومدرسة وطائفة وحزب، وإذا رأوا أن بقاء الإسلام يتطلب أن تمحى جميع الأسماء واللافتات والشعارات والشرات والأحزاب والجهاعات، فليكن ذلك موضع عنايتهم ولا يقعن تلكؤ منهم أو إحجام للحظة واحدة، ولتكن مصلحة الدين والعقيدة مفضلة على كل مصلحة حزبية أو جماعية، وليكن واضحاً أن الدين والإيمان وانتصارهما هو الهدف، سواء رجع الفضل إلينا أو إلى غيرنا من الإخوان في العقيدة والدين (١٤).

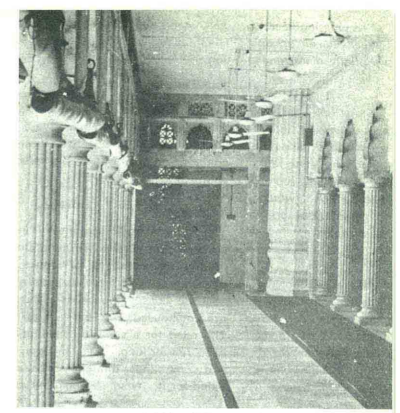
" إن العالم الإسلامي مصاب بالمرض اليوم، وبالاد المسلمين مريضة، فلتتركز العناية على الشفاء والدواء سواء وقع الشفاء في حساب هؤلاء أو أولئك ولا يجوز أن نكترث بما عسى أن يسجله المؤرخون، وأي جماعة يجندونها وأي حزب يعطونه الأولوية لدى المدح والثناء " (١٠٠ فالمهم ما عند الله، وأن يشفى المريض بالدواء الصحيح!!

#### ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين ؟

ومن القضايا التي بحثها العلامة الندوي ــ بنقص وعمق ــ قضية خسارة الحضارة الإنسانية بانحطاط المسلمين .

ولعل كتابه الذائع الصيت (ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين) قد احتىل مكانة رفيعة لم تدانيه فيها إلا كتابات قليلة . . . . وقد طبع أكثر من عشريسن طبعة ، وترجم إلى اللغات الحية كلها تقريباً .

ونحن لن نرجع إلى الكتاب في محـاولة تلخيص أفـكار المؤلف الـكبير،



\* مسجد ندوة العلماء من الداخل \*

فذلك عمل صعب بالنسبة للحيِّز المتاح في هذا المقال . . . وإنما سنلجأ إلى العلامة الندوي نفسه ، في محاضرة له ، ألقيت تحت العنوان السابق نفسه ، وطلب منه فيها إبراز أهم شيء خسره العالم بانحطاط المسلمين . . . . فقال :

«في الحقيقة إن العالم قد خسر جوهره، خسر أغنى ما عنده وأحوج ما يكون إليه، وقد خسر قيمته بالخطاط المسلمين؛ لأن المسلمين هم الذين كانوا يضفون على هذا العالم القيمة المعنوية وجدارة الحياة والبقاء والغاية الرشيدة التي يتجه إليها العالم».

«ما هي غاية الحياة؟ لماذا خلق الإنسان؟ لماذا خلق هذا الكون؟ لماذا خلق هذا الكون؟ لماذا خلقت هذه الوسائل الكثيرة الوفيرة التي بثها الله في الأرض والجو؟ لماذا أودع الله هذه القوة الهائلة في العقل الإنساني؟ هذه كلها أسئلة وجيهة ، كان المسلمون هم الله يعللون ويفسرون هذه الخصائص البشرية ، والتي تمتاز بها البشرية ، كان المسلمون وحدهم حاملي رسالة أكرمهم الله تعالى بها عن طريق محمد خاتم الأنبياء عليه الصلاة والسلام ، وكان للمسلمين وحدهم أن يفسروا هذا المخطط الدقيق الواسع الشامل الذي خلق الله عليه الكون ، وهذه الحكمة الدقيقة العميقة التي خلق الله المحبلة الإنسان واستخلفه في هذه الأرض «(١١) .

وهذا أهم ما خسره العالم . . . ـ العـالم الـذي نسي نفســه وحقيقتــه ـــ بانحطاط المسلمين !!

#### دور الإسلام والمسلمين في الحياة

وفي يقين أبي الحسن الندوي ، ومن أركان دعوته الأساسية ، أن يعود الإسلام (وممثلوه) إلى قيادة الحياة من جديد . . . إنهم ليسوا أتباعاً ولا زملاء للعصور . . . إنهم الشهداء والأئمة للحضارة الحقة . . . لو فقهوا دورهم . . يقول أبو الحسن :

مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٦٤

« إني لا أؤمن بالإسلام كتراث (Legacy) ، ولا أرى ذلك تعريفاً لاثقاً الإسلام .

ولذلك فإني لست معجباً بالكتب التي وضعت على (Legacy of islam) و (Meritage of islam) إني أرى الإسلام رسالة للحياة ، لا أراه قادراً على مسايرة الزمان فحسب ، بل أراه قائداً للزمان وموجهاً له ، لا أراه رفيقاً للزمان في رحلة الحياة ، بل أراه عاسباً للزمان ومواقباً له (Gaurdian) ، فإذا كان هناك مثقف بالتعليم العالي يقع فريسة الشك والارتباب في جميع قيمه وتصوراته ومعتقداته ، أو يعود يراها دمى يتسلى بها الصبيان والأطفال ، أو أسطورة يتعلل بها السذج والجهال ، أو يصبح عقيدة لا يتحمس لها ، ولا يقاتل في سبيلها ، ولا يدافع عنها ، ولا يغامر من أجلها إذا مست الحاجة إلى ذلك ، إذا كان ذلك فإن هذا التعليم عدو لدود لمن يحصله يجب أن يُفَرّ منه فرار الإنسان من الأسد ، بل أكثر من ذلك » (۱۲) .

« إننا أمة الحاضر وأمة المستقبل ، قد كتب لنا الخلود والنصر ، لأنسا أصحاب دعوة ورسالة نبوية ، وهي الرسالة الأبدية التي قضى الله بخلودها وظهورها ، فلسنا تحت سيطرة المادة وحكم الزمان ، بشرط أن نقوم بدعوتنا ونستقل برسالتنا ونعود أمة دعوة نبوية كها بدأنا ، دعوة فها بيننا معشر المسلمين ودعوة في غيرنا من الأجانب في الدين "(١٥) .

وبعد ... فالمقام لا يتسع لعرض بقية آراء العلامة أبي الحسن الندوي ، ولا لحصر كل جهوده في مجالات المدعوة .. بالقلم .. والمحاضرة .. والخطبة .. والتربية والتعليم .. والإسهام في أكثر ما يحفل به العالم الإسلامي من أنشطة ايجابية ، تعمل على بعث الأمة الإسلامية ، وإعادتها إلى أن تتبوأ مكانها الذي وضعها الله فيه «خير أمة أخرجت للناس» .. أطال الله عمر العلامة أبي الحسن الندوي ، وجزاه عن أمة الإسلام خيراً .

#### الهواميش

١ \_ أبو الحسن الندوي : أحاديث صريحة في أميريكا \_ مؤسسة الرسالة ، ص ٢٩ .

٢ \_ المرجع السابق، ص ٧٤ .

٣ ــ الإسلام الممتحن ــ تأليف المرحوم محمد الحسني (مقدمة الاستاذ النـدوي). والجـدير
 بالذكر أن والد المؤلف هو الأخ الأكبر لأي الحسن، وهو الذي قام على تربيته بعد وفاة أببها.

إنظر : ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين (مقدمة الدكتور أحمد الشرباصي).

ه \_ انظر الإسلام الممتحن (المقدمة).

٦ أبو الحسن الندوي (الكتاب الذي لا أنسى فضله) البعث الإسلامي، عـدد ريبـع
 الأول، ١٣٩٩ه.

٧ ــ انظر الهامش رقم ٤ .

٨ ـ انظر نشرة المجمع الإسلامي العلمي بلكهنؤ .

١٠ ــ المكان السابق.

١١ ــ البعث الإسلامي ، عدد ذي الحجة ١٣٩٩ هـ ، مقال : ماذا خسر العالم بانحطاط سلمين .

١٢ \_ أبو الحسن الندوي : البعث الإسلامي، عدد صفر ١٤٠٠ هـ، مقال (غماية التعليم والتربية في العالم الإسلامي).

١٣ \_ أبو الحسن الندوي : إلى الإسلام من جديد، ص ١٧، طبع القاهرة،



بقام: د . محمد احمد العين

نشأ النقد في اليونان القديمة ، حين توفّر شعراؤها وفلاسفتها على ملاحظة الظواهر الفنية الشائعة في الإبداع ، ثم حين حاولوا أن يؤصلوا لهذه الظواهر وأن يعودوا بها إلى أصول كونية قديمة قدم هذا العالم الكبير ، وكانت جهود اليونانيين في هذا الصدد موازية لجهود أخرى بذلوها على صعيد التأصيل للفكر الفلسني والفكر الأخلاقي .

وطبيعي أن تكون نشأة النقد كنشأة غيره من العلوم ، ساذجة وفطرية بادئة ، وقد مارس الشعراء هذا النقد البادئ حين راجعوا إبداعهم الشعري مرة بعد مرة ، وحين عَنَّ لهم في القراءة الثانية والثالثة لهذا

الإبداع أن يغيروا هنا وأن يحوّروا هناك ، حتى استوت لهم نوعية من الابداع المتكامل شكلًا ومضموناً تمثل في ملحمتي هموميروس (الإلياذة) و (الأوديسا) . . وإذا كانت أصول الأدب اليوناني القديم

قد فقدت ولم يبق لنا إلا أن نبدأ هذا الأدب اليوناني بهوميروس ، فإن من المؤكد أن ملحمتيه السالفتين لم توجدا من لا شيء كما لاحظ ذلك « باورا » : « وأن عمل هوميروس كان خاتمة تراث طويل من شعر الأناشيد ، وأنه مدين لهذا التراث بقصصه وعروضه وكثير من حيله الشعرية التي جعلت شعره سهالاً أخاذاً ، ولعله قد أدرج في شعره شذرات من قصائد سابقة ، وإن كان يحتمل أنه قد غير فيها كثيراً خلال عملية بناء شعره هو » (1) .

#### السرواية والسرواة

ثم تلت ذلك مرحلة الرواية والرواة الذين تدخلوا بالتغيير اللغوي والبياني في بعض ما رووه من شعر «هوميروس» وشعر «هيسيود» الذي عاش بعده بنحو قرن، وتوجه بإبداعه الشعري إلى التعبير عن حياة الفلاحين وأعالهم وما يموج في أعاقهم من رؤى وانفعالات. وقد ظل الرواة يمارسون هذا الفعل النقدي فيا يروونه من أشعار حتى القرن السادس قبل الميلاد حين دونت هذه الأشعار.

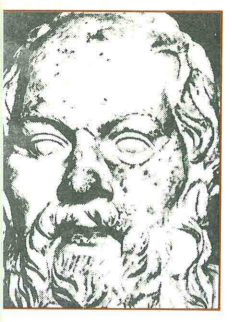
وكان هذا التدوين نفسه مرحلة تالية لمرحلة النقد الذي مارسه الرواة ، بما صاحب هذا التدوين من تحقيق ودراسة للنصوص بعد جمعها واستقصائها ، مما يعد بحق أول مراحل النقد العلمي النابع من واقع إبداعى فرض نفسه \_ بتدوينه \_ على ذاكرة التاريخ الصحيح .

أم تطور النقد اليوناني حين بحث في أساليب الأنواع الشعرية وموضوعاتها وأغراضها . « ونحن نلمس عند « أريستوفان » تطور النقد عند اليونان ورقيه فلم يعد مقصوراً على شيء من الاصلاح والتهذيب يتناول الشعر في أثناء روايته أو تدوينه ، بل أصبح يشير مشاكل الشعر الأساسية ، ويجيب عليها ، فهو يبحث في موضوعاته وأساليبه وأغراضه ، وليس من شك في أن ملهاة « الضفادع » وما عرضت له من نقد ، تجعلنا نعجب اليوم كيف استطاع اليونان في هذا العصر المتقدم أن يعالجوا مسائل الشعر على هذا النحو ويصوروها في مسرحياتهم » () .

وحين حملت الفلسفة عبء التصدي لـلإبداع بـالنقد ، كان ذلك بداية لتأصيل الأنواع الأدبية وتجسيداً لقوانينها التقنية والجهالية ، وقد بدأ أبو الفلسفة اليونانية « سقراط» هذه الرحلة بتحديد مصادر الشعر فرأى أن الإلهام \_ لا الحكمة \_ هو المنبع الذي يصدر عنه الشعراء في إبداعهم الشعري . « فالشعراء لا يصدرون في الشعر عن حكمة . ولكنه ضرب من النبوغ والإلهام »(٢) .

كها رأى أنه ما دام الإلهام هو المصدر الحقيق للشعر العظيم ، فلا بد أن يكون هذا الإلهام صادراً عن النشوة الشاعرية . « أما ذلك الذي حرم النشوة ، ثم يجترئ على الاقتراب من أبواب الشعر ، واهما أن الصنعة تكفي لإيجاد الشاعر ، فإنه لن يكون سوى شاعر ناقص . لأن شعر المرء البارد العاطفة يظل دائماً لا إشراق فيه إذا ما قرن بشعر الملهم »(1) . . .

وهكذا وضع سقراط أساس نظرية الإلهام \_ لا الصنعة \_ في الشعر، هذا إذا سلّمنا بأن المحاورات هي بالفعل من أقوال سقراط، وليست وليدة خيال أفلاطون الذي يمكن أن يكون قد تمثّل شخصية أستاذه تمثّلاً صحيحاً كما يفعل الروائي بأبطاله \_ وأنطقها \_ على النحو الذي فعل



و سقراط 🖈

بكل المضامين التي أراد أن يؤصل لها هو في الفكر الأدبي اليوناني (٥٠).

#### أفلاطون والشعر

أما أفلاطون فقد أرْسَى نظرية في الشعر عرفت في تاريخ النقد الأدبي بنظرية ( الحاكاة ) . وخلاصة هذه النظرية أن البوجود يتسلسل في ثلاث دوائر: دائرة المثل والمدركات العقلية وهي دائرة الحقائق الكلية ، ودائرة العالم المحس أوالعالم البطبيعي وما فيه من أحياء وأشياء ، وكل ما في هذه الدائرة الثانية هو تقليد أو عاكاة لمثاله المجرد في الدائرة الأولى ، ثم دائرة الفن بما فيه من شعر وتشكيل وتصوير ، وكل ما في هذه الدائرة الثالثة هو تقليد أو محاكاة للمحاكاة ، وهو من هذه الوجهة كذلك ينبغي أن يذاد ويطرد عن جهورية أفلاطون المثالية ().

ولأفلاطون في الخطابة آراء نقدية جهيرة . فهو يسرى أن الخسطابة السديدة يجب أن تؤدي إلى الحقيقة « ففن الكلام الحق الذي لا يقود إلى تملك الحقيقة لا وجود له ، ولن يوجد أبدا أ () . ولكي تؤدي الخطابة إلى الحقيقة لا بد من توافر المبدأين : أن يقسم المرء الأشياء إلى أنواعها بحيث تظل الأشياء المتجانسة لل طبيعية لل مندرجة تحت جنسها لا يحاول أن يفصل أي جزء منها كها يفعل المثنال الدديء الذي يشوه بعمله ما يصنعه () .

ويرى أفلاطون أن على الخطيب أن يعرف إلى من يتوجه في قوله . أي عليه أن يراعي مقتضى الحال « فعلى المرء \_ لكي يكون قادراً على الخطابة \_ أن يعرف ما للنفوس من أنواع ، وعلى قدر هذه الأنواع تكون الصفات . وهو ما يختلف به الناس في أخلاقهم . . . ولكل حالة نفسية نوع خاص من الخطابة . . . فعلي ، إذن ، كي أولد في النفوس نوعاً من الاقناع ، أن أطابق بين كلامي وطبيعتهم ، وإذا توافرت للمرء هذه اللبادئ عرف متى يجب أن يتكلم ، ومتى يجب عليه أن يمتع عن الكلام ،



\* ارسطو \*

ومتى يليق أن يكون موجزاً أو مطيلًا أو مبالغاً . أما قبل الوقوف على هذه المبادئ فلا وسيلة له إلى التعرف على ذلك »(١) . . .

ثم يتحدث أفلاطون عن تواتر أجزاء الخطابة في نست عضوي متناغم فيقول على لسان سقراط يخاطب فيدروس: «أحسب أنك توافقني على أن كل خطاب يجب أن يكون منظماً ، مثل الكائن الحي ، ذا جسم خاص به كها هو ، فلا يكون مبتور الرأس أو القدم ولكنه في جسده وأعضائه مؤلف بحيث تتحقق الصلة بين كل عضو وآخر ، ثم بين الأعضاء جمعاً » (١٠).

#### أرسطو والنقسد

وبظهور أرسطو تتغير ملامح الحركة النقدية اليونانية تماماً ، فقد ارتضى منهج ( الاستقراء ) في مواجهة منهج ( الاستنتاج ) الذي كان قد ارتضاه من قبل أستاذه أفلاطون ، واستطاع أرسطو من خلال منهجه الاستقرائي أن ينتهي به إلى قواعد عامة جعلها أساساً لعمله النقدي والعلمي : النقدي كما في كتابيه ( الشعر ) و ( الخطابة ) . والعلمي كما في سائر أعماله التي خاض بها في مجالات المنطق ، والحيوان والنبات ، وفلسفة ما وراء الطبيعة .

وإذا كان ما يهمنا هنا هو الجانب النقدي من فكر أرسطو ، فإننا نلاحظ أن نظرية المحاكاة التي نادى بها أفلاطون من قبله قد استقطبت جانباً كبيراً من نشاطه النقدي ، حتى ليمكن أن يقال : إن هذه النظرية ظلت محوراً لفكره النقدي ، فقبل جوانب منها ورفض جوانب أخرى ، ووافق على بعض أسسها الفلسفية كها هي وخطا ببعضها الآخر إلى الأمام خطوات هائلة أو حائلة . . .

فقد وافق أرسطو أستاذه أفلاطون على أن الشعر ضرب من ضروب ( المحاكاة ) للطبيعة ، ولكنه خالفه في طبيعة هذه المحاكاة ، فهمي ليست تقليداً حرفياً للطبيعة ، ولكنها محاولة للتعمق في الطبيعة ، ثم مضى أرسطو في مخالفة أستاذه خطوة أخرى ، فرأى أن الشعر إذا كان يحاكى

الطبيعة ، فإن الطبيعة لا تحاكي شيئاً وراءها ، على النقيض مما رأى أستاذه من أن الطبيعة تحاكي بدورها عالم المثل . . . وقد أعطى أرسطو للقضية تفصيلات مفيدة ، فزعم أن بعض الفنون التي تحاكي الطبيعة باللون والشكل (كالتصوير والنحت) تقترب من نقل الطبيعة كما هي ، وأن بعض الفنون التي تحاكي الطبيعة بالصوت (كالرقص والموسيقى والشعر) تبتعد عن نقل الطبيعة كما هي ، لأنها تعيد صياغة الطبيعة كما يراها الفنان أو كما يراها الشاعر . . . وكما يحدث في نقل الطبيعة الجامدة أو محاكاتها ، وحاكاتها ، وعصور العواطف خيراً أو شراً مما فالشاعر يضيف إلى الطبيعة أو يختصر ، ويصور العواطف خيراً أو شراً مما هي ، أي أن الفن في النهاية ليس نقلًا حرفياً موازياً للأصل المحاكى .

### ويقسم أرسطو المحاكاة وفق عناصر ثلاثة:

ا \_ وسيلة الحاكاة: التي تختلف باختلاف الفنون المعبر بها عنها ، لأنها في الأدب غيرها في التصوير غيرها في الموسيق ، فثلاً هي في الشعر الوزن أو الإيقاع واللفظ والنغم ، وهي في الفنون التشكيلية الامتداد المكاني الذي يقابله الامتداد الرماني في في الشعر .

٢ ـ موضوع الحاكاة: فالفن يحاكي الطبيعة الجامدة والطبيعة الحية ليس كها هما ،

٣ منهج الحاكاة: الذي يختلف كذلك باختلاف الفنون ، فهي إما محاكاة سردية عن طريق الرواية ، أو محاكاة تشخيصية عن طريق المسرح ، لأن الرواية في الحاكاة الأولى تحاكي الفعل بالرواية عنه ، ولأن المسرحية في الحاكاة الثانية تحاكي الفعل ذاته .

ويرى أرسطو أن المحاكاة من جهة ، ولذة العلم من جهة ثانية ، هما الحافز الحقيق الذي دفع الإنسان القديم إلى قول الشعر ، لأن الحاكاة نزعة راسخة في طبيعة الإنسان ، والشعر كفن إيقاعي يتوافق مع ميل هذا الإنسان المبدئي إلى الإيقاع والانسجام . . ولأن لذة العلم نابعة من شره الإنسان إلى المعرفة ، والشعر كفن مقلد للطبيعة عن طريق الحاكاة الفاعلة يحقق للإنسان نوعاً من السرور الدافع إلى مزيد من الكشف والمعرفة ، أي أن المتعة والمنفعة هما السبب الحقيق الحافز وراء عملية الإبداع الشعري .

# الشعر في رأي أرسطو

والشعر \_ كها برى أرسطو \_ لا يصور الحياة كها هي ، محدودة تافهة التفصيلات ولكنه يصورها كها ينبغي أن تكون ، على أن نشق أن عالم الممكن الذي يصنعه الشاعر أكثر حلولا ماديًّا من عالم التجارب ، لأنه يُحَلِّق فوق الأشياء الواقعية ويمد طموحه إلى ما ينبغي أن تصبح عليه هذه

الأشياء . . . ومن هنا فإن الشعر يعكس الجانب العام ، لا الشاذ ، وهذا هو الفرق بينه وبين التاريخ ، فالتاريخ يركز على الخاص ، أما الشعر فإنه يركز على العام ، وإن كان يقتنص هذا العام من استقراء الملامح الخاصة لمجمل الظاهرة.

ويقرر أرسطو: « أن الشعر أسمى من التاريخ منزلة فلسفية وأخطر منه مضموناً ، وذلك لأنّ أقوال الشعر أقرب في طبيعتها إلى طبيعة الأحكام الكلية ، على حين أن أقوال التاريخ تجيء عن أحداث جزئية فردية ». وليس معنى ذلك أن أرسطو يعمم الأحكام أو يقرر حقائق كلية تصدق على مفردات كثيرة في أن واحد ، لأن القصد هنا متوجه إلى جانب صميمي من الحقيقة ، وهو : (ضرورة الحدوث) . . . « ومن هذا الجانب نستطيع أن ننظر إلى التاريخ على أنه وصف للحوادث التي تنبهم الروابط السببية بينها ، بحيث لا نرى رؤية واضحة كيف تجيء الحادثة الفلانية علـة أو معلـولا للحادثة الفلانية ، بسبب كثير من التفصيلات التي تكتنف المواقف وتلفها في ضباب الغموض ، وأما الشعر والتراجيديا بصفة خاصة ، فيصور الرابطة الضرورية المحتومة التي تجعل مصير الإنسان نتيجة لازمة عن شخصيته وطرائق سلوكه » (١١١) .

وقد قسم أرسطو الشعر إلى أنواع: قصصي ، وغنائي ،

ولكنه لم يشترط الوزن في الشعر حتى يصبح شعراً ، لأن من النـظم نـظمأ موزوناً ، ولكنه لا يرقى بحال إلى مرتبة الشعر الحقيقي .

كما أنه فرق بين الملحمة والمأساة على أساس أن الملحمة حكاية إخبارية تعتمد على وزن خاص ولا تتحدد بزمن معين ، ولـذلك كانـت تطول طولا مسرفاً ، بخلاف المأساة التي تجسد الفعل عن طريق الحضور المسرحي في مصاحبة نوع من الأوزان والأنغام محددة بوحدة زمنية قصيرة . وقد وضع أرسطو للمسرحية أصولا يجب أن تراعى ، وهي :

- \_ وحدة الزمان.
- \_ وحدة المكان .
- \_ وحدة الفعل .

وإن كان لم يركز تماماً على وحدة الفعل ، أي وحدة الموضوع ، أما وحدة الزمان ووحدة المكان فقد أشار إليهما إشارة عابرة ، لأنه لا يمكن التزامهما حرفياً.

ومهها يكن من شيء ، فقد ظل كتاب (الشعر) لأرسطو يملي شرائعـه النقدية على الكتاب والمبدعين حتى استحالوا جواره إلى ظلال باهتة ، وما تزال أصول تنظيمية كثيرة ضمها هذا الكتاب الرائد تعمل عملها الفاعل في تاريخ الحركة النقدية والإبداعية المعاصرة ، مع التسليم بحتمية تطوير بعض من مقولاتها الفنية والفكرية لتلائم منطق العصر وطبيعة الإبداع

وفي الخطابة \_ كما في الشعر والدراما \_ تـرك أرسطو مجموعة مـن المقولات النقدية العميقة ضمنها كتابه (الخطابة) ، حيث قسمها إلى ثلاثة أقسام : تحدث في الأول عن أنواع الخطابة من سياسية إلى قضائية إلى حفلية ، وأبان عن ملامح وخصائص وغايات كل قسم منها . . . وتحدث في الثاني عن عواطف السامعين وطرق الإقناع ووسائله . . . وتحدث في الثالث عن العبارة وكيف أننا مطالبين ليس بأن نعرف فقط ماذا نقول ، بل كيف نقول ما نعرف بشكل بليغ يمتلك عواطف المتلق أو السامع ، ثم يفيض في طبيعة الفرق بين لغة الشعر ولغة النثر ، مـلاحظاً أن طرائق البيان في النوعين واحدة ، كما أنه يلاحظ أن كل نوع من أنواع الخطابة له أسلوبه الذي يلائمه .

وهكذا نرى أن أرسطو لا يتناول عناصر الأدب تناولا يتسم بالشمول فحسب ، ولكنه يميل \_ إلى جانب الشمول والاستقصاء \_ إلى دراسة الأنواع الأدبية على أضواء من الفلسفة وعلم النفس وعلم الجمال جميعاً ، ثم يفضي من هذا المنحى التحليلي إلى منحى آخر أخطر وأعظم ، هو منحى التأصيل والتنظير في مثل هذه المرحلة الباكرة من عمر النزمن والتاريخ والإنسان .

واستجابة لهذه السطوة الفكرية التي فرضها أرسطو على الفكر النقدي ، دار النقد الروماني في فلكه وسار في غباره ونوع على اللحن الأساسي الذي أطلقته قيثارة هذا الرائد الجليل ، فكانت أعمال (شيشرون . . . وكوينتليان . . وهوراس ) متابعة فاهمة للأعمال النظيرة في الفكر اليوناني . وكانت أعمال (لونجينوس) نوعاً من الانطلاق المكبل إذا شئنا أن نقول ، فقد أتيح لـ شيء مـن المقـارنة بـين الآراء اليونانية والآراء الرومانية في بعض مسائل الأدب والفن ، وإن ظل أسير المدى الذي تركه الفكر اليوناني مليئاً بكنوز الكشُّف ولآلئ الأعمال .

#### الـهــوامـش

- (١) س.م. ياورا ـ الأدب اليوناني القديم، ص ٨.
- (٢) د. شوقي ضيف \_ في النقد الأدبي، ص ١٢.
- (٣) محاورات أفلاطون ــ ترجمة الدكتور زكى نجيب محمود ، ص ٧٦ .
  - (٤) انظر : النقد الأدبي الحديث للدكتور غنيمي هلال ، ص ٢٦ .
    - (٥) انظر: محاورات أفلاطون ــ المقدمة.
- (٦) انظر : جمهورية أفلاطون ترجمة د . فؤاد زكريا ــ الكتاب العاشر ، ص ٣٥٩ وما بعدها .
  - (٧) أفلاطون: فيدروس ، ص ٢٦٠ .
    - (٨) المرجع السابق، ص ٢٦٩.
  - (٩) المرجع السابق ، ص ٢٧١ ، ٢٧٢ .
  - (۱۰) انظر: أفلاطون ــ فيدروس ، ص ٢٦٤ .
  - (١١) د. زكى نجيب مجمود، في مقدمة كتاب (الشعر) لأرسطو، ص (ز).

# المعالم المعالم

# شعر: سيلم الراونعي

إذا غاب أو سرة إنْ حَضر ؟ من الخرة أمْ كِسْوة مِن وَبَرْ ؟ من الخرة أمْ كِسْوة مِن وَبَرْ كالمخطَرْ أمْ كالموج أوْ كالخطرُ أراكضُها . وهي طيف عَبرْ يُحمحمُ مِن نزوة أو ضَبجْرْ أحسَّ القيود عليه نفَرْ . . وعيدو عليه نفَرْ . . وعيدو عليه نفَرْ . . ويعدو عليه نفَرْ . . ويعدو عليه نفَرْ . . ويعدو عليه نفرْ . . وعيدو عليه نفرْ . . وعيدو عليه نفرْ . . وعيدو عليه نفر أن قسر عيديرٌ على مصن المشرورُ على مصن المترق المشرور ؟ المشول أو نطفة مين المترد ؟ المنتعر ؟ الميرور و المنافق مين المشرور ؟ !

المحسيرة الفكر المحل المرة المستقبل الفكر الله المخطا المخطا المخطا المخطا المخطا المخطا المحدد الم



بقلم: د . محمد بن سعد الشويعر

يندر في التاريخ ، أن تتوفر صفات متعددة ، في شخص واحد ، وأن يوصف صاحبها بالاجادة والإبداع ، في أنواع مختلفة من فنون المعرفة .

ولئن كانت حياة بعض الأفراد مليئة بالجمع بين صفتين ، أجاد في إحداهما ، وامتهن الأخرى عن هواية ، أو محاكاة .

إلا أن أبا الفتح «كشاجم» قد اشتهر بعدة علوم، كان يجيدها، ويتقنها، فقد قال المتتبعون لحياته: إن لقبه هذا «كشاجم» منحوت من علوم ختلفة: فالكاف للكتابة، والشين من اتقانه الشعر الذي أجاد فيه، والألف من الإنشاء، والجيم من الجدل، والميم من المنطق، ومع هذا فقد كان يضرب المثل بملحه فيقال: ملح كشاجم، (شذرات الذهب لابن العاد ٣٠).

وهذه الصفات لا تتأتى إلا لمن منحه الله تعـالى ذكاء متــوقداً ، ونفســـاً صافية ، وذهناً مستنيراً .

وهذا اللقب الذي لا يوجد له اشتقاق في كتب اللغة ، رغم أن الزبيدي جعل له وزناً هو «علابط» إلا أنه اعتبره كلمة جامدة لا معنى لها ، إلا المدلول الذي جمعت الحروف من أجله (راجع تاج العروس 9: 23) .

نقول إن هذا اللقب قد ألقه أبو الفتح على نفسه ، حتى غلب على اسمه الحقيقي ، وعندما سئل عن ذلك قال معللاً : الكاف من كاتب ، والشين

من شاعر، والألف من أديب، والجيم من جواد، والميم من منجم .

ومع هذا فلم يقتصر على هذه العلوم ، بل طلب علم السطب حتى مهر فيه ، وصار أكبر علمه ، فزيد في اسمه طاء من طبيب ، وقدمت فقيل «طكشاجم» ، ولكنه لم يشتهر بهذا اللقب ، كما قبل إنه أخذ هذا اللقب : لأنه كان كاتباً ، شاعراً ، أديباً ، جميلاً ، فقيهاً (راجع حلية الحاضرة للسيوطي ١ : ٥٦٠ ، الأعلام للزركلي ٨ : ٤٣ ، معجم المؤلفين للمسيوطي ١ : ١٥٩ ، تاريخ الآداب العربية لجرجي زيدان ٢٥٤ : ٢٥٤ ) .

#### اسمه وأسرته

هو الشاعر الكاتب أبو الفتح محمود بن الحسين بن السندي بن شاهك ، هكذا أثبت اسمه معظم الكتب التي تعرضت لحياته مثل شذرات المذهب (٣٠ : ٣٨) ، ومعجم المؤلفين (١٢ : ١٥٩) ، وكشف الظنون (٢ : ١١٠) .

إلا أن جلال السيوطي في حلية المحاضرة يقول عنه : اسمه محمود بن محمد بن الحسين بن السندي بن شاهك يكنى أبا نصر (١ : ٥٦٠) .

وزاد الزركلي في حاشية الأعلام بعد شاهك بن زادان ، بن شهريار ( ٨ : ٤٤ ) ، ورغم أن جده السندي بن شاهك ، كانت له مكانة في الدولة العباسية ، وفي عهد هارون الرشيد ( ١٤٩ ـ ١٩٣ هـ ) ، بالذات إذ

مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٧٠

كان صاحب الشرطة والحرس عنده ، (مقدمة المصايد والمطارد تحقيق للدكتور طلس ص ٧) .

إلا أن التاريخ لم يسجل لهذه الأسرة شيئاً يذكر ، غير ما ذكره الجاحظ (١٩٣ \_ ٢٥٥ هـ) ، عن مكانة ولديه إبراهيم ونصر عندما قال : إن إبراهيم ونصر ابنا السندي من موالي عبد الله بن علي (١٠٣ \_ ١٤٧ هـ) ، وداوود بن علي (٨١ \_ ١٣٣ هـ) ، عما السفاح (١٠٤ \_ ١٣٦ هـ) ، والمنصور (٩٥ \_ ١٥٥ هـ) ، (البيان والتبيين للجاحظ ٢:١٣٢).

ولعل نصر هذا هو جد شاعرنا ، الذي اكتسب كنيته «أبا نصر » عنه . . ولكن نصر هذا لم يثبته أحد ممن تعرض لنسب هذا الشاعر ، وقد يكون سقط من تسلسل أجداده .

وقد قال ابن خلكان ( ٦٠٨ ـ ٦٨١ م ) ، في ترجمة موسى الكاظم ( ١٨٨ ـ ١٨٨ م ) ، إن الرشيد حبسه ، وكان الموكل بمدة حبسه ، السندي بن شاهك ، جد كشاجم ( وفيات الأعيان ٢ : ١٣٢ ) .

والمعروف تاريخياً أن حبس موسى الكاظم ، كان في حج عام ١٧٩ ه ، في البصرة سنة واحدة ، ثم نقله الرشيد لبغداد ، فتوفي بها سجيناً عام ١٨٣ ه .

أما كشاجم ، فقد توفي على الأرجح عام ٣٥٠ ه ، وبين هذين التاريخين قرابة ١٧٠ عاماً ، لا أتوقع معه في أغلب الأحوال : أن يكون آباء كشاجم هم : الحسين بن السندي بن شاهك ، ولا إضافة واحد كها حكاه السيوطي ( ٩٤١ ـ ٩١١ ه ) ، هو : محمد بن الحسين بن السندي بن شاهك ، إذ للمؤرخين نظرة علمية ، يحددون فيها أن القرن يشمل في الغالب ثلاثة أجيال .

ومن هذا فإنني أعتبر السندي هو الخامس، في السلم الهرمي لنسبه، معتبراً : أن نصراً الذي ذكره الجاحظ هو والد الحسين، وهـو جـد والـد كشاجم، وأنه قد أسقطه المتتبعون لنسبه غير عامدين إلى ذلك، وحكم ذلك حكم الغلطات التي جاءت في أسماء أجداده كما مـر : الحسين والحسسن والسدي والسندي، شاهك شهاق.

ويصبح عندي بهذا أنه : محمود بن محمد بن الحسين بن نصر ابن السندي .

وقد قال الجاحظ عن نصر هذا ، بأنه صاحب أخبار ، وأحاديث ، وكان لا يعدو حديث ابن الكلبي ، والهيثم بن عدي (البيان والتبين ٢٧٤ : ٢٧٤) .

كها كان الجاحظ، معجباً بإبراهيم بن السندي أخي نصر هذا، وينقل عنه كثيراً في كتابيه : البيان والتبيين، والحيوان، قال عنه في البيان والتبيين: وأما إبراهيم فإنه كان رجلاً لا نظير له، كان خطيباً، وكان ناسباً، وكان فقها، وكان نحوياً عروضياً، وحافظاً للحديث، راوية للشعر، شاعراً، وكان فخم الألفاظ، شريف المعاني، وكان كاتب القلم، كاتب العمل، وكان يتكلم بكلام رؤية، ويعمل في الخراج بعمل زاذان فروخ الأعور، وكان منجهاً طبيباً، وكان من رؤساء المتكلمين، وعالماً بالدولة، وبرجال الدعوة، وكان أحفظ الناس لما سمع، وأقلهم نوماً، وأصبرهم على السهر (١ : ٢٧٣ ـ ٢٧٤)، كما كان الجاحظ ينقل عن إبراهيم هذا كثيراً، فهو يجدثه عن أبيه (انظر البيان والتبين ج ٣ ص ١٠ ـ ١١).

هذا الرأي من الجاحظ (١٦٣ \_ ٢٥٥ هـ)، نستدل منه على ذكاء متأصل في أعهاق هذه الأسرة، وحب للاطلاع والمعرفة، ورغبة في النهـل مـن جميع

العلوم والمعارف، وعلى مركزهم الاجتاعي في الدولة العباسية .

فالشاعر أبو الفتح كشاجم محمود بن محمد ، أو أبو النصر كها يسميه بعضهم ، لم يكن فريد زمانه ، ووحيد أسرته ، بهذه العلوم ، التي برع فيها ، بل قد سبقه أحد أفذاذ هذه الأسرة ، وهو عم والده على رأي الدكتور طلس ، في تحقيقه المصايد والمطارد لكشاجم (المقدمة ص ٧) .

وقد يكون هو جد الشاعر ، إذ لم نجد من ربط بين نسبه ، وبين قول الجاحظ عن ابن السندي بن شاهك ، فما ورد في كتب الأدب والتراجم ، يبدو أن فيه نقصاً في الآباء ، على رأي علماء التاريخ والاجتماع ، كما أسلفنا . ولم يأت في كلامهم ، ذكر لكل من إبراهيم ونصر ، اللذين أخبر عنهما

ولم يأت في كلامهم ، ذكر لكل من إبراهيم ونصر ، اللـذين أخبر عنهما الجاحظ (١٦٣ ـ ٢٥٥ هـ) ، وهو ممن عاصر السندي هذا ، ونقـل عـن ابنـه إبراهيم .

وكما تأصل الذكاء في كشاجم ، امتداداً من ذكاء أسرت ، فلقد ذكر الزركلي نقلاً عن حبيب الزيات ، ما يشير إلى تسلسل هذه الخصلة في عقب كشاجم ، وذلك أن ابنه أحمد المعروف بأبي الفتح ، كان يقرأ فص الخاتم باللمس ، دون الرؤية ، قبل اختراع قراءة العميان (الأعلام ٨ : ٤٤ الخاشية) .

#### موطنه

اتفقت الكتب التي تعرضت لحياته على أنه مسن أهسل السرملة بفلسطين ، وأنه فارسي الأصل ، إلا أن بروكليان قال بأن جده . وسماه . شهاق السندي هندياً (تاريخ الأدب العرب ٢ : ٧٧) .

وقد تنقل بين بغداد والقدس ، ودمشق ، وحلب ، حيث استقر به اتصاله بسيف الدولة ، ذلك الأمير الشاعر الـذي عرف بشغفه بـالأدب والشعر ، وتقريبه للشعراء واكرامهم ، والتفاف أكابرهم حول مائدته كالمتنبي والشعر ، وقريبه للشعراء واكرامهم ، والتفاف أكابرهم حول مائدته كالمتنبي (۳۰۳ ـ ۳۰۵ هـ) ، وابسن عمــه أبي فــراس الحمــداني (۳۲۰ ـ ۳۵۷ هـ) ، الـذي قيـل بـان كشاجم استفاد منه في منهج الوصف في شعره ، ومن ثم انضامه إلى زمرة الشعراء والأدباء في ذلك العهد وهم كثيرون (راجع مقدمة الـدكتور طلس لكتاب كشاجم المصايد والمطارد ص ١٠) .

ولما كان عهد بني حمدان غير مستقر ، ولا تتوفر فيه دعائم الدولة المتمكنة لكثرة الازعازع والحروب ، فقد شابه شاعرنا المتنبي في كثرة التنقل والـترحال ، وقد اعتبره السيوطي من الشعراء والأدباء الذين كانوا بمصر ، وقال نقالًا عن صاحب الهديل : كان أقام بمصر مدة ، فاستطابها ، ثم رحل عنها ، فكان يتشوق إليها ، ثم عاد إليها فقال :

# قــد كان شوقي إلى مصر يــؤرقني فالآن عـدت وعـادت مصر لي دارا

وكم جهل مكان وتاريخ ولادته، ومكان وفاته، فإن تــاريخ الــوفاة أيضـــاً صار موضع خلاف بين الباحثين .

فقد اعتبر وفاته بروكلهان في تاريخ الأدب العربي (٢: ٧٧)، وحاجي خليفة في كشف الظنون في عدة مواضع (٧٠٥، ٨٠٧، ١١١٠، المات خليفة في كشف الظنون في عددة مواضع (١٤٠٩، ١٤٥٩)، وجرجي زيدان في تاريخ آداب اللغة العربية نقلًا عن عيون التواريخ (٢: ٢٥٤)، في عام ٣٥٠ه، وهذا ما أرجحه .

إلا أن الزركلي في الأعـلام (٨: ٤٣)، وكحـالة في معجـم المؤلفـين (١٢: ١٥٩)، أثبتا أنه توفي عام ٣٦٠ه.

أما الدكتور طلس في نحقيقه لكتاب المصايد والمطارد فقال : إنه توفي بعد عام ٣٥٨ ه ، مستدلا بأنه مدح كافوراً الأخشيدي ، الذي ملك مصر من عام ٣٥٧ ه ، (المقدمة ص ١٣) .

وقد اعتبره حاجي خليفة في كشف الظنون (١ : ٤٩)، توفي في حدود عام ٥٠٠ه ه، وهذه في نظري تكون غلطة مطبعية إذ هـذا الـرأي يخالف منه آراء له أوردها في نفس كتابه بأنه توفي عام ٣٥٠ه.

#### مؤلفاته

مركز الأديب العلمي ، ومكانته الاجتماعية ، تبرز في مؤلفاته ، وما يثري به المكتبة الحملية من نتاج .

وما وصف به كشاجم نفسه من العلم والمعرفة ، وما قيل في ترجمة حياته ، عن العلوم التي أتقنها ، وبرع فيها ، براهين على مستواه ومكانته .

والمتتبع لحياة هذا الرجل ، يجد هذه المرآة تنعكس في مؤلفات نسبت له ، تتمثل في :

١ - ديوان شعر : ذكره حاجي خليفة في كشف الظنون
 ١ : ١٠١) ، وكحالة في معجم المؤلفين (١٢ : ١٦٠) ، والزركلي في الأعلام ، وقال بأنه مطبوع (٨ : ٤٣) ، وجرجي زيدان في تاريخ آداب اللغة العربية ، وقال بأنه مطبوع في بيروت عام ١٣١٣ هـ ، (٢ : ٢٥٤) .

ويرى بروكلمان أنه مرتب على حروف الهجاء في مكتبة ليدن (تاريخ الأدب العربي ٢ : ٧٧) .

وقد أورد الحصري في زهر الآداب، من شعره قصائد كثيرة بلغت ٢٩٢ بيتاً وأغلبها في الوصف .

٢ - خصائص الطرب: ذكره حاجي خليفة في كشف الظنون
 ١١)، وكحالة في معجم المؤلفين (١٢: ١٦٠)، والزركلي في الأعلام (٨: ٣٤)، والدكتور طلس في مقدمته لتحقيق المصايد والمطارد
 ١٢).

٣ \_ أدب النديم : قال عنه بروكلهان إنه مجموعة من الحكايات ،
 والأشعار ، ويوجد ببرلين (تاريخ الأدب العربي ٢ : ٧٨) ، وذكره حاجي خليفة في كشف الطنون (١ : ٤٩) ، وكحالة في معجم المؤلفين
 (١٦ : ١٦٠) ، وقال الزركلي في الأعلام بأنه مطبوع (١٣:٨) .

أما الدكتور طلس فقال في مقدمته للمصايد والمطارد نقــلاً عــن ابــن النديم في الفهرست إن من كتبه أدب النديم (ص ١٢) .

وجرجي زيدان أوضح أيضاً في تاريخ آداب اللغة العربية أنه مجموعة من الحكايات والأشعار، وقد أوضح كذلك أنه مطبوع بمصر عام ١٢٩٨ ه، (٢ : ٢٥٤) .

٤ ـ الطبيخ : ذكره كحالة في معجم المؤلفين (١٢ : ١٦٠)، وقد وسماه حاجي خليفة في كشف الظنون كتاب الصبيح (١٢ : ١٤٣٢)، وقد يكون هذا تصحيفاً، إذ لم يقل به غيره .

أما الزركلي في الأعلام فقد قال : إنه من أجل هذا الكتاب قيل إنه كان في أوليته طباحًا لسيف الدولة (٨ : ٤٣)، كما ذكره الدكتور طلس في مقدمته للمصايد والمطارد (ص ١٢).

٥ ـ المصايد والمطارد: هذا الكتاب قد طبع في عام ١٩٥٤م، بتحقيق وتعليق الدكتور محمد أسعد طلس، وطبع بدار المعرفة ببغداد، وهو كتاب يتعلق بالصيد ومطاردته. وقد ذكره حاجي خليفة في كشف الظنون في موضعين (١٤٦٠، ١٧٠٤)، وأشار إليه كل من كحالة في معجم المؤلفين (١٢٠: ١٠٠)، والزركلي في الأعلام (٨: ٣٤).

٦ ـ كتاب الطرديات في القصائد والأشعار : ذكره حاجي خليفة في كشف الظنون ، (٢ : ١١١٠) ، كما ذكره بروكلمان في تاريخ الأدب العربي نقلاً عن كشف الظنون (٢ : ٧٨) .

٧ ــ الرسائل: قال الدكتور طلس في مقدمة تحقيق للمصايد والمطارد، بأن كشاجم جمع فيه ما كتبه من الرسائل الأدبية، والإخوانية، وذكره ابن النديم (ص ١٢). كما ذكره الزركلي في الأعلام (٨: ٣٤).

٨ ـ آداب الندماء، ولطائف الظرفاء: ذكره بروكلهان في تاريخ الأدب العربي، وقال: في الصفحات ٦٢ ـ ١٠٥ قصيدة لأبي فراس الحمداني (٢: ٧٨).

9 - كتاب البيزرة: قال بروكلهان بأنه يسوجد في جسوتا، ولسكنه للأسف قطعة فقط من الكتاب، يبحث في الأكثر عن الحصان وعلله، ثم أخبراً عن البيزرة وجوارح السطير (تاريخ الأدب العربي ٢: ٧٨)، وقسال جرجي زيدان في تاريخ آداب اللغة العربية إنه في علم الصيد منه نسخة خطية في مكتبة غوطا (٢: ٢٥٤).

وقد قال الدكتور طلس بأن آثار كشاجم ، قد ضاعت إلا كتاب المصايد والمطارد ، وكتاب أديم النديم الذي طبع بمصر عام ١٢٩٥ هـ .

ولكن مما جاء هنا عن بروكلمان ، وجرجي زيـدان يتضـح لنــا أن هـــذا التراث لا يزال موجوداً وتحتفظ به خزائن المكتبات الغربية ، علاوة على ديـوانه الذي طبع في عام ١٣١٣هـ، في بيروت .

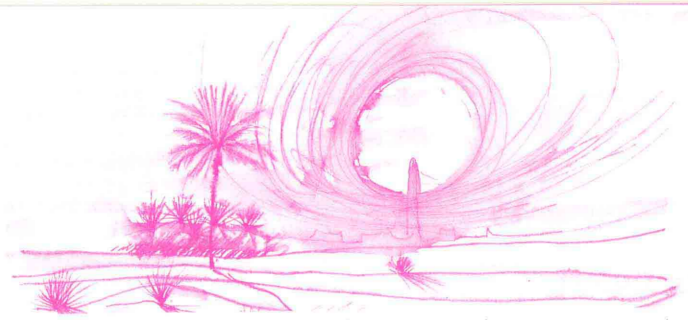
### يعضاً من أوصافه

كثرة الأوصاف، ودقتها في شعر الشاعر، دلالة على ملكة قوية، وإحساس مرهف، ودقة نظر، خاصة عندما يبرز ذلك في شعره، بأسلوب رقيق، وعبارات سهلة، وجمل جزلة، هي من السهل الممتنع كما يسميه النقاد.

وقد يكون للشاعر ظاهرة معينة في خصلة صارت سمة لـ كامرىء القيس (نحو ١٣٠ ـ ٨٠ق. ه)، في وصفه الظباء والصيد، والنابغة (... ـ نحو ١٨ ق. ه)، في اعتذارياته . لكن كشاجم وإن كان لا يسمق إلى منزلة شعراء الجاهلية ، أو صدر الإسلام ، ذلك أن شعراء العصر العباسي النالث ، بما فيهم كشاجم ، قد رفعوا مكانة الشعر، وظهرت في أشعارهم القصائد الطويلة ، بعد أن كادت كفته تجنح إلى ليـونة الحضارة ، وتـأثير العجمة ، بعد أن أخذ طابع التكسب .

وقد ضاهى شعراء هذا العصر في المشرق الإسلامي ، شعراء الأندلس في ظاهرة الوصف لظهور معالم جديدة تستوجب اعمال الفكر ، وتصوير الخيال .

ورغم أن هذا اللون قديم قدم الشعر العربي ، إلا أن كشاجم كواحد من شعراء هذا الجيل ، قد أطال وتوسع فيه ، وتعرض لوصف كل ما يخطر بباله من شمع يتوهج ، وثلج يتساقط، وروضة تنفتح ، وقدح ينكسر ، ومرآة



يهديها، ومغنية تضرب على طنبورها، وفرس يتهيأ للصولان، ومحبرة مـدت الأقلام بجانبها، وبسط الطرس للكتابة، وغير ذلك كثير عنده.

وقد اهتم أبو اسحاق الحصري (٣٦٣ ـ ٣١٣ هـ)، بهذا اللون من شعر الشعراء عامة، وبما جاء في أشعار كشاجم بصفة خاصة، ونقل من ذلك الشيء الكثير في كتابه زهر الآداب، نجتزىء منه الشواهد التالية، لأن المقام لا يتحمل أكثر من ذلك:

ا ـ لقد أهاجت أيام الشتاء، وثلوجها المتساقطة، أحساسيس كشاجم، فقال فيها عدة قصائد، ولعل هذا من الميادين التي يتبارى فيها شعراء ذلك العصر، إذ طرقه كثير منهم كالصنوبري (... ـ ٣٣٤هـ)، والبشي (... ـ ٤٣٦هـ).

يقول كشاجم:

الثلج يسقط أم لجين يسبك أم ذا حصى الكافور ظل يفرك راحت به الأرض الفضاء كأنها

في كل ناحية بثغر تضحك شابت مفارقها فبين ضحكها

طوراً وعهدي بالمشيب ينسك أربى على خضر الغصون فأصبحت

كالدر في قضب الزبرجد يسلك وتردت الأشجار منه ملاءة

عها قليـــل بـــالريـــاح تهتـــك

كانت كعــود الهنــد طــري فــانكني

في لون أبيض وهو أسود أحلك والجو من داجي الهواء كأنبه

خلــع تعنـــبر تــــارة وتمســـ

فخذي مـن الأوتـار حـظك إنمـا

يتحــرك الإطــراب حــين تحــرك فــاليوم يــوزن بـالملاحة إنــه

سيطل فيه دم الدنان ويسفك

(زهر الأداب ٨٦٩)

٢ - وقال في انحدار دموع الأشواق ، حيث يصف مجرى الدمع بحلية
 نضة :

ما زال حرر الشوق يغلب صبرها
حرق تحدد دمعها المتعلق وجرى من السكحل السحيق بخدها
خط توثره الدموع السُبقُ فكأن مجرى الدمع حلية فضة

٣ ـ والعرب تهتم بالخاتم، وتتباهى باختيار الفص الثمين، ذي المنظر
 الباهر، فيأخذ هذا كشاجم في الاعتبار عندما قال في وصف فص خاتم:
 ســـاجل بفصـــك مـــن أردت وبـــاهه

فكنى بــه كمــدأ لقلــب الحــاسد متــالق فيــه الفــرند كأنــه

وجهي غــداة نــدى وضـيف قــاصد لو أن ظمــأى منــه علــت لارتــوت

من ماء جـوهره المعـين البـارد بهـر العيـون إضاءة في رقـة فكأنني متخـتم بعـطارد

(زهر الأداب ۲۷۹ ـ ۲۸۰)

(زهر الأداب ١٠٦٢)

لكنه يعود مرة أخرى ليشبه الشفاه اللمس بالخواتم الذهبية عندما يقول : عرضن فعرضن القلوب من الهوي لأسرع من كي القلوب على الجمر كأن الشفاه اللمس منها خواتم من التبر مختوم بهن على السدّر من التبر مختوم بهن على السدّر (زهر الإداب ٦٨٠)

٤ ـ وتتحرك فيه العاطفة الدينية ، فيُستخر شعره في المجال الذي يجبه ، وهو الوصف ، فيتجه لوصف أجزاء من القرآن الكريم في قصيدة

مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٧٣

#### نشوء وأهمية علم الأحياء الفضائي

من القضايا ذات الأهمية الاحيائية (البيولوجية) بالنسبة لرحلات الفضاء كيفية تأثر الإنسان بفترات انعدام الورن، وكيف يمكن للجسم أن يتحمل القوى التي تؤثر عليه عند الانطلاق أو الإقلاع، وعند العودة مرة أخرى إلى الأرض Re-entery، وهل يمكن لعقل الإنسان أن يتحمل الاجهاد الناتج عن هذه الرحلات الطويلة بعيداً عن الأرض، وفي ظروف بيئية غريبة. كل هذه الأمور وأمور أخرى غيرها، مشل إمكانية تطوير طريقة آلية لتزويد المسافر بإمدادات مستمرة من الغذاء خلال رحلات الفضاء الطويلة تشغل عقول بعض علياء الأحياء في وقتنا الحاضر، وليس من شك في أن هذه الدراسات والبحوث الهادفة إلى التأكد من بقاء الإنسان حياً خلال رحلات الفضاء على ما لها من أهمية التأكد من بقاء الإنسان حياً خلال رحلات الفضاء على ما لها من أهمية مباشرة في هذا الجال، سيكون لها أيضاً مردوداتها التطبيقية من حيث

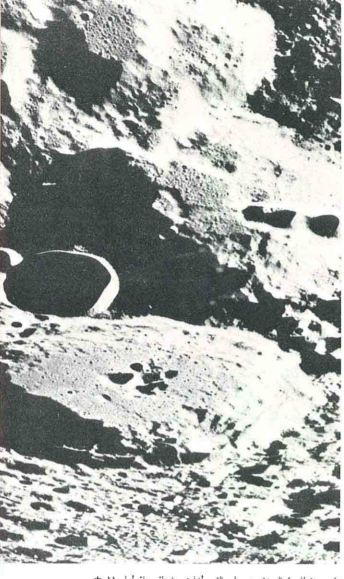
الحياة على كوكبنا الأرضي ، فشكلة إنتاج الغذاء للملايين المتزايدة من البشر على سطح الأرض ربما تفيد من التجارب المتعلقة بإنتاج الغذاء الآلي في الفضاء ، وليس ببعيد أيضاً أن تستفيد الدراسات المتعلقة بتلوث البيئة في كوكبنا من الدراسات والطرق التطبيقية المستخدمة في تنقية ومعالجة الهواء خلال الرحلات الفضائية في المركبة ، أو عند الدخول إلى بيئة الكواكب الأخرى .

إن هذا الزخم من المعلومات والأفكار والنظريات العلمية التي أثارتها رحلات الإنسان إلى الفضاء ، ومحاولاته غزو الكواكب الأخرى ، كان من نتاثجه المباشرة نشوء فرع جديد من المعرفة العلمية يعرف الآن بعلم الأحياء الفضائي Space Biology الذي ولد مع بداية تفكير الإنسان في الهجرة من كوكبه الأرضي ، وسينمو ويتوسع ما بقيت أطماع بني البشر في غزو الكواكب الأخرى .

وطبقاً لما تقدم فإن علم الأحياء الفضائي يعنى في المقام الأول بدراسة جميع الأشياء ذات الأهمية الخاصة ببقاء الإنسان حياً في النظروف البيئية الغريبة والقاسية كما يتوجه للإجابة على السؤال القائم: هل توجد حياة على الكواكب الأخرى ؟ ؟

#### هل الفضاء فارغ؟

إن الفضاء Space على الرغم لها تقترحه التسمية ليس فارغاً تماماً، بل يحتوي على العديد من المكونات الصلبة الضخمة، والتي تكني لتحطيم مراكب الفضاء والتي تعرف بالشهب، Meteorites، كما يحتوي الفضاء على كميات هائلة من الغبار الدقيق الحبيبات بالإضافة إلى الإشعاعات الناتجة عن الشمس، وكما مو معروف فإن هذه الأشعة بالإضافة إلى الموجات الإشعاعية اللاسلكية Radio Waves ليست ضارة بالنسبة للإنسان أو مركبته، إلا أن هناك اشعاعات أخرى في الفضاء مثل الأشعة السينية مركبته، إلا أن هناك اشعاعات أخرى في الفضاء مثل الأشعة السينية كيرها التي لها آثار ضارة على الحياة بصفة عامة.



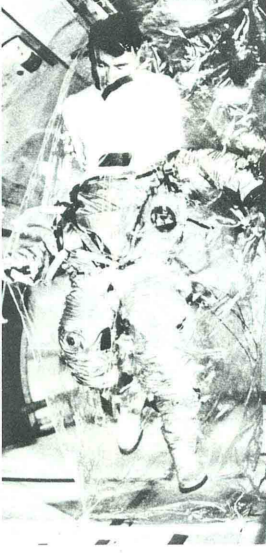
★ صورة للجهة البعيدة من سطح القمر أخذت بواسطة رحلة أبولو ١١ ★

#### متطلبات الحياة في الفضاء

قبل أن نشير إلى متطلبات الحياة في الفضاء ، نذكر أن نجاح الإنسان في الحياة في الظروف الفضائية غير الملائمة جداً ترتكز على ناحيتين : الأولى تتعلق بقدرته على التحكم في وسطه الداخلي المتمشل في خلايا جسمه التي يجب أن تتوفر لها معدلات معينة من درجات الحرارة بالإضافة إلى تواجدها في سوائل خاصة محتوية على الأكسجين المذاب والمواد الغذائية اللازمة . وهذه ظروف دقيقة جداً ، ومحكة تمام الإحكام وقد كفانا الله مؤنة البحث عن طرق للمحافظة عليها لما أودعه فيها من إمكانية ربانية في تنظيم هذه الناحية .

والثانية تتعلق بقدرته على التحكم في وسطه الخارجي، ولذكر بالنسبة لذلك أن الإنسان، كما هو معروف، منتشر على سطح المعمورة

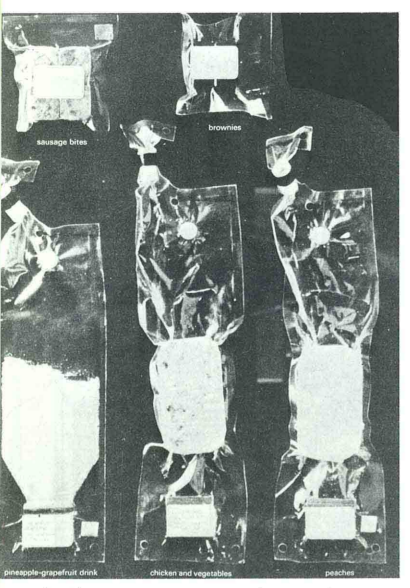




★ يظل رائد الفضاء خلال معظم الرحلة خارج البذلة الخارجية إلا أنه يمكنه ارتبداءها بسرعة عند حدوث تغيرات مفاجئة مثل تخلخل الضغط في المركبة . ويتم ارتداءها داخل كيس بلاستيكي ضخم لحيايته من الظروف غير المناسبة المفاجئة \*

من المناطق القطبية إلى المناطق الاستوائية ، ولولا ما ابتدعه من وسائل معينة لما كان له من القدرة على الانتشار الواسع في مختلف بقاع الأرض ، ولانحصرت إقامته في أماكن محدودة من سطح الأرض حيث الطقس مناسب لحياته ، وليس من شك في أن التحكم في الوسط الخارجي عن طريق عزل الجسم عن المؤثرات الضارة ، يسهل للكائن الحي إمكانية التحكم في وسطه الداخلي (خلايا الجسم) . ولقد كان هذا هو الأساس الذي اعتمدت عليه طريقة أقلمة المسافر في الفضاء ، عيث صممت ثيابه أو «بذلته الفضائية» لتمكنه من التحكم في الظروف غير المناسبة التي ستواجهه عبر رحلته الفضائية ، إضافة إلى تمكينه من تناول ما يحتاجه جسمه من مواد والتخلص من فضلاته الصلبة والسائلة (طالع الصور) .

وكما يمكن أن يكون متوقعاً لدى البعض فإنه من العسير لرواد الفضاء أو للمسافرين مستقبلاً أن يبقوا مرتدين بذلتهم الفضائية طول الرحلة ،



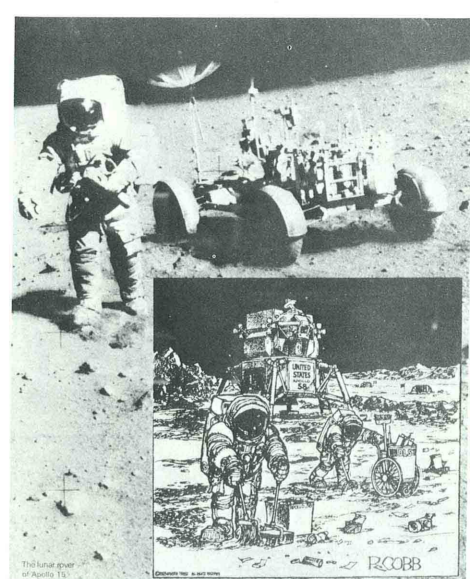
 ★ الغذاء أثناء الرحلة يتكون من أطعمة بجففة بطريقة التبريد المفاجئ ويتعاطى السطعام سساخناً أو بسارداً ومزجه بالماء ثم يتناوله المسافر بواسطة استحداث فتحة في الكيس البلاستيكي .

لذا فإن المركبة الفضائية قد صممت بحيث تمدهم بالظروف الخارجية المناسبة للحياة مما يمكنهم في الظروف العادية من التخفف من ملابسهم الثقيلة ، إلا أنه وفي حالات الطوارئ مثل تسرب الهواء أو تخلخله في المركبة أو غير ذلك من المفاجآت فإنه من الممكن لرائد الفضاء الدخول في

كيس بلاستيكي ضخم يحميه من التفريغ الشديد للهواء، ويمكنه من ارتداء بذلته الواقية (طالع الصورة).

#### الغذاء أثناء الرحلة

لقد لمسنا باختصار شديد كيفية التحكم في الظروف الجوية ومواجهة غتلف متطلبات الحياة أثناء الرحلة ، وهنا نريد أن نعرج على ماهية الغذاء وكيفية تناوله أثناء الرحلة الفضائية . . يتضمن غذاء المسافر في الفضاء على أنواع من الأطعمة الخالية من الماء



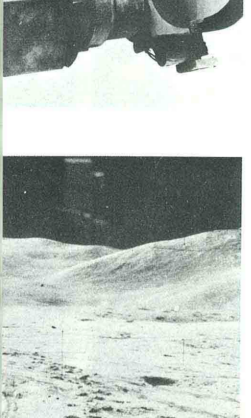


Dehydrated Food ، أو الأطعمة المجففة بالتجميد dried ، والطريقة الأخيرة تمكن من إنتاج وحفظ الأغذية بنكهة جيدة ، ويتم تحضير الغذاء بهذه الطريقة بعد طبخه كالمعتاد ومن ثم يعرض لتبريد مفاجئ (درجة منخفضة تقرب من ١٦٥ تحت الصفر) ويعقب ذلك التخلص من الهواء.

وفي كلتا الطريقتين لا بد من إضافة الماء وتحريكه قليـالاً حـتى يمـكن تناوله. وتهدف عملية التجفيف المشار إليها إلى المحافظة عليه طازجاً ومنع تلوثه بالميكروبات إضافة إلى تقليل وزنه.

#### هل توجد حياة في الكواكب الأخرى؟

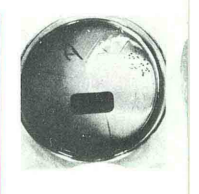
انصب حديثنا السابق عن الإنسان، وهو أمر هام بطبيعة الحال إلا أن علم الأحياء الفضائي يهتم أيضاً بالخلوقات والكائنات





الأخرى . وقد نكون بهذه العجالة قد تجاوزنا أمراً أساسياً كان يجب أن نتصدى له بادئ ذي بدء ، وهو يتعلق بوجود أو عدم وجود كاثنات حية في الفضاء أو الكواكب الأخرى.

هناك الكثير من الخيالات العلمية Science Fiction التي تصور وجود مخلوقات في الفضاء والكواكب الأخرى ، غير أن هذه الخلوقات لم يثبت وجودها الفعلى حتى الآن ، ويعتقد العلماء أنه في حالة وجود مثل هذه المخلوقات ، فسوف يكون لها بالضرورة طبيعة كيميائية وحيوية مختلفة عن التي نعهدها في المخلوقات الأرضية ، ربما على هيئة سوائل أو غازات، وهو أمر قريب من المستحيل بالنظر إلى الجفاف الشديد وانعدام الأكسجين في هذه الكواكب، وقد يتسائل البعض : لماذا إذن اتخذت إجراءات مشددة لحجز رواد الفضاء العائدين إلى الأرض على الرغم من الاعتقاد بأن إمكانية تلوثهم بكائنات خطرة أقرب إلى المستحيل، ويمكن أن نجيب على هذا التساؤل ببساطة







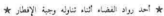


- ١ ــ ملابس داخلية مصنوعة من مادة ماصة وذلك لاحتواء الفضلات الصلية.
- ٢ ــ بذلة مصنوعة من العديد من الأنابيب الدقيقة التي تحمل الماء والجلايكول ذات الحرارة الشابتة وذلك لحفيظ درجية حسرارة الجسم في مستوى مريح بغض النظر عن الظروف المحبطة . ٣ \_ حزام حول الوسط به اجهزة لقياس دقات القلب ومعدل



- عزام آخر على شكل رقم ٧ لاحتواء البول.
- البذلة الخارجية وتعمل على حماية رائد الفضاء من انخفاض الضغط والشهب الصغيرة وارتضاع الحرارة وانخضاض المبرودة
- ٦ ـ غطاء الرأس ويحتوي عـلى متطلبات الحيـاة والراديو وما إلى ذلك ،

★ الصورة العليا توضح بعض أنواع البكتريا التي استطاعت أن تتحمل ظووف الفضاء لمدة ثلاث سنين حيث تم عزلها من الكاميرا الموجودة في الصـــور المجــاورة (على البحـين). الصورة السفلي توضع مركبة الفضاء على سطح القمر \*





لا أحد حتى الآن يكنه الإجابة على هذا التساؤل بأي قدر من اليقين غير من عنده مفاتيح كل شيء ﴿ ويخلق ما لا تعلمون 🌬 .

تواجد مخلوقات في الكواكب الأخرى؟

متناهية . . فنورد أنه على الرغم من أنه من المستبعد تـواجد كاثنـات لهـا نفس طبيعة أجسامنا إلا أنه يجوز أن تتواجد كاثنات مختلفة عن كاثناتنا المعهودة ، لكنها تتحمل الظروف السائدة على كوكبنا الأرضى مع إنــه مــن المفيد أن نذكر أنه حتى هذا الافتراض لم يثبت بعد.. وعلى الـرغم مـن كل ما تقدم فقد لوحظ بقاء بعض أنواع البكتريا كائنات دقيقة \_ التي كانت متواجدة على كاميرات المركبة \_ لوحظ بقاؤها حية طوال إحدى الرحلات حيث تعرضت لثلاثة أيام في جو مفرغ من الهـواء Vacuum وقرابة ثلاث سنين على سطح القمر . . . ترى هـل بقـاء هـذه الـكائنات حية طوال هذه المدة سيقود العلماء إلى معرفة جوانب جـديدة لإمكانية





بعلد علزوف علن ركوب الطائرات عشرين عاماً جاء موسم تخرج طلاب الماجستير في جامعة «كورنيل» بمدينة « أثبكا» في ولايـة نبويورك بالمبريكا حيث كان سوعد تخرج ابنه الأستاذ المهندس سبأ عبد الله بلخير من تلك الجامعة في الهندسة والاقتصاد فركب الأب الشاعر الهوا في طريقه لحضور حفل تخرج ابنه فكانت قصة هذه الرحلة في هذه المعلقة الشعرية الشجية المتاوجة بالصور والألسوان والطيوف، وهني تعكس مشاعر أبوة حانية تجسد مشاعر كل أب يشهد تخرج ابنه الذي يمشل صورة مستقبل ليس للأب فحسب، بال للوطن الكبير.

# ركيت الهوا

رَكِبْتُ الهَوا، مِنْ أَجْلِ عَيْنَيْكَ والعُلَى سَرَى بِي (بُراقٌ) مِنْ حَدِيدٍ مُجَنَّحُ يَقُودُ جَنَاحَيْهِ، عُقَابٌ مُحَلِّقٌ سَرَى بِي مِن (البَيْتِ الحَرام) كَأَنَّهُ سَرَى بِي، إلى (الدُّنايا الجَدِيدَةِ)، والهَـوَى يُسابِقُ نُورَ الشَّـمْس، وَهــيَ تَخُبُّ في عَلَى رَفْرَفٍ ، رَفَّتْ جَنَاحَاهُ ! يَـرْجُفُ الـ إذا انْسَابَ ما بَيْنَ النُّجُومِ يَكادُ أَنْ

بِهَا (كِلْمَـةُ التَّـوجيد)، عَـوذَةُ عَـايذِ تَخافُ (عفاريتُ) السَّماواتِ نُورَها ويُحْرِقُها حَـرُ اللَّـظَي مـن شـواظِها أو اسْتَكُنْبَرَتْ عَلَىٰ أَنْ تُسَبِّحَ بِاسْمِهِ

صُقُورُ شَبابِ العُرْبِ، في الجَوِّ حَلَّقُوا يَجُوبُونَ أَجْواءَ الفَضَاءِ كَأَنَّهُمْ عَلَى كُلُّ رَعَّادِ الجَنَاحَيْنِ نَارُهُ رَأَيْتُ فَتَّى مِنْهُم، يَقُودُ (بُراقنا) تَعالَى عَلَى (جنبو)، تُدَمُّدمُ تَحْتَهُ تَطاوَلَ مِنْ فَوْقِ السَّحابِ جَنَاحُهُ تَعالَى ، إلى أَنْ كَادَ يَسْتَلِمُ السَّمَا

دَخَلْتُ عَلَيْهِ في عَـــرين قِـــيادِهِ تُحيطُ بِ الآلاتُ ، واللَّيْلُ مُ ظٰلِمُ تَـٰدِبُ دَبِيبَ النَّحْـِلِ فِيهِـا عَقَــاربُ

فَتُصْعَقُ مِنْهُ ، حِينَ يَمْلَوُها ذُعْرا إذا اسْتَرَقَتْ سَمْعاً ، أُو اسْتَنْكرَتْ ذِكرا وتسجُدَ لِلْعِلْمِ اللَّهِي يُبْطِلُ السِّحْرا لَهُمْ فِي السِّماواتِ السِّطْبَاقِ بِها مَسْرَى أشِعَّةُ شَـمْس، حِيْنَما انتَشْرَتْ ظُهْـرا لَهِيبُ البَراكِين ، الَّتِي زَفَرَتْ زَفْرِتْ كَأَنَّ بِكَفَّيْهِ ، وَقَــدٌ قَــادِّهُ سِـــحْرا

كُمَا الرَّعْدُ، فِيهَا العِلْمُ تَحْمِلُهُ وقُـرا

يَميلُ بِ يُمْنَى، ويَهْوي بِ يُسْرا

ويَنْشُرُ مِنْها النَّيُّراتِ بِها نَثْرا

جَديرٌ بها أَنْ أَرْكَبَ الجَوْ، والبَحْرا

تَرُجُ جَسَاحَاهُ (المَجَرَّةَ)، و(الشَّعْرا)

مِنَ (العُرْبِ)، يَطْوِي البَحْرُ والجَوَّ والبَرَّا

شِهابٌ ، تَعالَى ، يَقْذِفُ النَّارَ والجَمْرا

يُسابِقُهُ ، فَاضَتْ بِهِ كَبَدُ حَرَّى

أشِعَّتِها، لِلغَرب، تشرُّها نَشْرًا

فَضَاءُ بِهِ خَفْقاً، ويَسْعَرُهُ سَعْرا

يُلِيبَ سَلَاها، ثُمَّ يَعَصِرُهُ عَصْرا

إذا مَا سَرَتْ يَحْلُو لِرُكَّابِها الـمَسْرَى

بِحَافِظِ (مَرْسَاها) عَلَى القَاعِ و (الـمَجْرى)

فَأَلْفَيْتُهُ، مِنْ خَلْفِ مِقْ ودِهِ صَـفْرا تُحَيِّرُ مَنْ لا يَـدر مِـنْ أَمْـرها، أَمْـرا تُرَاءَتْ بِهَا ، خَضْرًا ، وَخُمْرًا ، أَوْ صَـفُرا

## من أجل عينيك !!

سشعب: عبد الاست بلخبين تُضِيءُ ، كأُضُواءِ الحُبَاحِبُ فِي صَحْرا وَيَرْنُو إِلَى (الرَّادار) ، وهُوَ بِهِ أَدْرَى عَلَيْها ، وَدُنْيا مِنْ عَوَالِمها الأَخْرَى

مَحاجِرُها ، غَصَّتْ بِها في وَمِيضِها يَ لَهِ وَمِيضِها يَ لَهُ مُتَفَحَّما يَ لَكُورُ عَلَيْها طَرِوْفُهُ ، مُتَفَحَّما يُسرِيهِ زَوايَا الأرْض ، وهُو مُروَفُوفُ

ألا سَلِمَتْ أُمِّ، سَقَتْهُ العُلَى دَرًّا بِزَهْوٍ: مِنَ (البَدُو) الألى غَلَبُوا (الحَضرا) إِلَى كُلِّ فَخْـٰذٍ، فِي (جَــزيرَتِنا)، الخَضْرا قَبِيلي ، أُمِنْ (فَحْطانَ) أَمْ (مُضَر الحَمْرا) بإحْدَى الـرِّمال السَّــافِيَاتِ، مِــنَ الغَبْــرا تَرُفُّ بِهَا أَطْنَابُهَا ، الصُّبْخ ، والعَصْرا السُّراةُ ، فَيَلْقَ ونَ الكرامَةَ والبشرا بِها نارُ جَادِي في مَفَازَاتِها القَفْرا بأنوارها ، أَمْسَتْ بَداوتَنَا تَقْرا جَزيرةِ)، نَحْوَ (الجامِعاتِ)، بهم تَثرى مِثالُ (فَتَى العَصْر) الَّذِي تُنْجِبُ (الصَّحْرا) عَلَى (العُرْبِ)، حَتَّى أَصْبَحَتْ أَرْضُهُمْ خَضْرًا وأَبْدَلَهُمْ مِنْ بَعْدِ عُسْرِهِمُ ، يُعْرِلُو و (جَدِّيَ) ، (جَمَّالَيْن) ، في عِيشَـةٍ عُسْرَى (بُراقي) الَّذي يَسْري، (فَسُبْحانَ مَنْ أَسْرَى) تُجُوبُ المَطَايا، مِنْ مَفَازَاتِها شَهِا فَتَصْحُو، وتَمشيى، نَحْوَ (وَحْدَتُنا الكُبرى)

وَهَزَّ كِيانِي ، ما أَشَادَ بِهِ ذِكْرا أَقَبَّلُ ، في عِرْنِينِهِ ، البَدْوَ ، والحَضْرا مِنْ (أُمِّ القُرَى) ، يَطْوي بِنَا السَّهْلَ والوَعْرا وأَلْوَى بِما قَدْ طالَ مِنْ (آسيا الصُّغْرَى) رَى ، وهُوَ مِنْ عَلْياهُ ، يَـرْمُقُها شَــزْرًا فَتِّي مِنْ بلادِي ، وابْنُ قَـوْمي ، وأُمَّتـي أُسَائِلُهُ ؟ مِمَّنْ فَتَانا ؟ ، فَقَال لِي فَقُلْتُ أَمِنْ عَدْنانَ؟ ، قَالَ أَنا أَنْتَمِي وَسِيَّانَ عِنْدِي (البِّدُوُ) و (الحَضرُ) ، كُلُّهمُ أنا خَضَرَيُ اللَّارِ ، لَكِنْ مَلُولِدِي لِجَــدِّى عَلَى كُثْبانِها الحُمْر خَيْمَــة يُشِبُّ بِها (نارَ القِرَى) ، فَيَوُمُها دَرَجْنَا بِها ، نَحْبُو ، ونَمْشِي ، سرَاجُنا إلى أَنْ تَلَقَّتْنا (المدارسُ) في القُرري وَمِنْ ثُمَّ ، سَالَتْ بـ (الـرُّعاةِ) مَنــاكِبُ (الـ يَعُبُّونَ مِنْ (نُور الحَياةِ)، وهَا أَنا رُويتُ مِنَ (العِلْم) الَّذِي فاضَ خَيارُهُ وأخْرَجَهُمْ لِلنُّورِ، مِنْ ظُلْم اللَّهِ فَأُصْبُحتُ (طَيَّاراً)، وقَدْ كانَ (وَالِـدِي) أُقُودُ (بَعيرَ الجوِّ)، وهُو كُما تُرَى فَأَطْوي بِهِ في سَاعَةٍ ، ما بِمِثْلِها أُهُ \_ رُّ بِ و أَرْضَ العُ رُوبَةِ ) كُلُّها

تَبَسَّمْتُ ، مَـزْهُوًّا بِمـا قَـالَهُ الفَتَـى وَكِدتُ مِنَ الشَّـجُو الَّـذِي قَــد أَثَـارَهُ رَأَيْتُ بِهِ (صَـقْراً) ، سَرَى بِي مُحَلِّقاً طَوَى مِـنْ شَـماريخ (السَّراة) هِضابَها وزَمْجَرَ فَوْقَ (الألْبِ) ، تَـهْتَدُ تَـحْتَهُ الـدُّ

وَمَالَ بِنَا فَوْقَ المُحِيطِ، فجازَهُ وَمَالَ بِنَا فَوْقَ المُحِيطِ، فجازَهُ وَحَطَّ، عَلَى (نيويوركَ) كالرِّيح إذْ جَرَتْ وأَمْسَتْ رُبَى (كُورْنيل) مِثَا كأنَّها نزَلنا بِها كالمُرْنِ، لامَسَ رَوْضَةً

و (كورنيل) ، في (حَفْل التَّخُرُج) ، مَوْسِمٌ تَجَمَّعَ فِيهِ (النَّهِ اجِحُونَ) ، كَأَنَّهُم مَشْوُا فِي جُموع ، كالمَجَرَّةِ ، أَشْرَقَتْ فَقَلَّبْتُ طَرُفِي فِي الجُمُوع ، لَعَلَّنِي فَقَلَّبْتُ طَرِيق فِي الجُمُوع ، لَعَلَّنِي فَلَاحَ لَنا ، عَالِي الجَبِين ، تَمَاوَجَتْ فَلاحَ لَنا ، عَالِي الجَبِين ، تَمَاوَجَتْ يَسِيرُ كُمَا سَارَ (اللّوا) في جَحافِل تَكُفتُ بِهِ الأَنْظَارُ ، تَرْنُو ، قَرريرةً تَسَلَّمَ مِنْ يُمْنَى (الرّئيس) (شَهادَةَ النَّ تَسَلَّمَ مِنْ يُمْنَى (الرّئيس) (شَهادَةَ النَّ وَيَا فَهَاجَتْ عَواطِفي وَمُسَاتُ عُرَى قَلْبِي ، فَهَاجَتْ عَواطِفي

فَيَا مَنْ رَأَى قَلْباً يُصَفَقُ لائنِهِ تَرَنَّحْتُ أَمْشِي نَحْوَهُ، باسِطاً لَهُ أَضُمُ عَلَى قَلْبِي حَنَايَاهُ لاثِما وأَجْهَشَتِ (الأَمُ الحَنُونُ)، بِجَانِبي فَأَسْبَلَتِ اللَّمُ الغَنزيرَ، وقَلْبُها فَمَنْ مِثْلَهَا فِي الأَمَّهَاتِ، فَإِنَّهُ

فَيَا سَباي ، يَا مَنْ مَالاَتَ جَوانِحِي وَيَا مَنْ تَهَادَى فِي الصُّفُوفِ كَأَنَّهُ وَيَا مَنْ تَهَادَى فِي الصُّفُوفِ كَأَنَّهُ رَفَعْتَ جَبِينِي ، يَوْمَ أَعْلَيتَ هامَتي وَأَنْتَ عَلَى (العِشْرين) مَا زَالَ عَابِقاً تَحُتُّ الخُطَى ، نَحْوَ الرُّجُولَةِ ، وَهْي فِي

رَكِبْتُ الْهَـوَا، مِـنْ أَجْـل ِ عَيْنَيْـكَ وَالْعُلَى \* جامعة كورنيل بمدينة إثبكا ولاية نبويورك ــ أميريكا \* ١٣٩٧هـ ــ ١٩٩٧م

كأنسام فَجْر، لا يُحَسُّ لَهِ إِسْرا عَلَى السَمَاءِ، رَهْواً، لا يُحَسُّ لَها مَجْرَى عَلَى السَمَاءِ، رَهْواً، لا يُحَسُّ لَها مَجْرَى مِنْ (أُمَّ القُرَى)، وادي (الحوية) أوْ (شُبْرا) فَفَاحَتْ بِها أَزْهَارُ أَغْصَانِها عِطْرا

إلَيْهِ بَدَا (مِعْرالجنا)، ولَهُ (الإِسْرا) بر (أروابِهِمْ)، لمّا أَطَلُوا بِهِ فَجْرا بِهِمْ، جَنَباتُ الحَفْل، قَدْ نَفَرُوا نَفْرا أَرَى (ابْنيَ)، فِيْهِم، مِنْ أَسَاريرو السَّمْرا (دُوَّابَتُهُ)، مِنْ حَوْل جَبْهَتِهِ الغَرَّا أَوْ (البَدْرُ)، يَسْري ما بَيْنَ أَنْجُمهِ الزَّهْرا إلَيْهِ، فَيَرْهُو (والداهُ) بِهَا شُكْرا جاح)، وأَوْمَى لِي بِها، وبِهَا (البُشْرَى) إليَّ بِها، وبِها (البُشْرَى) إليَّ بِها، وبِها المُشْرَى) إليَّ بِها، فَاضَتْ مَاكَمُوا البُشْرَى) فَامْسَتْ (سُويداءُ الفُوادِ) بِها سَكْرى فَامْسَتْ (سُويداءُ الفُوادِ) بِها سَكْرى

وعَيْنَيْن، تَبْكي، في مَسَرَّتِها، كِبْسرا فراعَيَّ، في زَهْو، أُتيه بِهِ فَخْسرا بِمَفْرقِهِ، ما قَدْ تَعالَى بِهِ قَدْرا ولَمْ تَسْتَطِعْ مِنْ عِظَم فَرْحَتِها صَبْرا يُصَفِّقُ ، مِنْ فَرْطِ الجَوَى ، ومِنَ الذِّكْرَى لَيَوْمُ مُنَاهَا ، يَوْمُ فَرْحَتِها الكُبْرى

ضِياءً، ويَا مَنْ قَدْ جَبَرْتَ بِها كَسْرا وقَدْ سَارَ فِيها، فِي كَواكِبها، بَدْرا وَزدْتَ عَلَى عُمْري المُقَدَّر لي، عُمْسرا عَلَيْكَ نَدَى فَجْرِ الحَياةِ بِها نَشْرا مُحَيَّاكَ، لِلْمَجْدِ الجَدِيرِ بِهِ (طُغْرَى)

جَــديرٌ بِهــا أن أَرْكبَ الـجَقِّ، والبَحْ



### حلقات



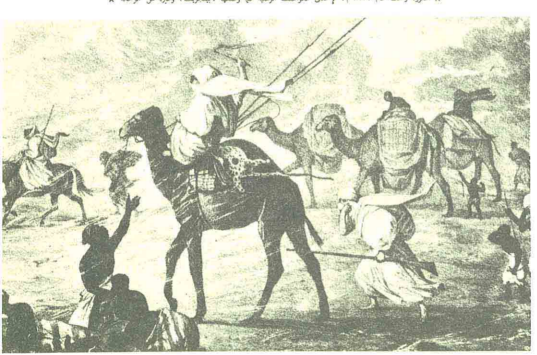




في المقدمة المختزلة لهذا الكتاب « رحالة في شبه جزيرة العرب » يأسف مؤلفه « روبن بيدويل » لأن الكتاب فيه « ما لا يرضى أصدقاؤه العرب » .

وعذره في ذلك كما يقول «إنني لست سيد موضوعي . فدوري هو تسجيل تجارب هؤلاء الرحالة . أما عن رأيي الخاص فإنني أعلن بأن تجربتي الخاصة تختلف عن تجاربهم تماماً . ذلك أني أحمل عظيم الاحترام للعبقرية الإسلامية . لقد استمتعت بصحبة الكثير من العرب من كل الطبقات . وعلى هذا فإنني على ثقة من أنهم على درجة كافية من النضج لإدراك هذا » .

🖈 صورة رسمت عام ١٨٧١م، لإحدى المواصف الرملية كيا وصفها ديبلجريف؛ وغيره من الرحالة 🖈



تأليمت:

روبن بيدويل

Robin Bidwell

عرض وتحليل:

محمودعسلي

المؤلف بهذه المقدمة يعتذر نيابة عمن سبقوه . فهو قد عاش تجربة تختلف تماماً عن تجارب الرحالة الذين يتناولهم الكتاب والذين دفعتهم ظروف عصرهم للتجوال واستكشاف جزيرة العرب لأسباب مختلفة كها سنرى أبعد ما تكون عن الموضوعية والحيدة . فقد قدم من عدن أربع سنوات (1900 ـ 1909 م) جاب فيها كثيراً من أقطارها . وفي عام 1970 م ، التحق بمعهد الدراسات الشرقية بجامعة كمبردج . . وكتب أكثر من مؤلف عن المنطقة .

ونحن أيضاً لن تصدمنا بعض فقرات الكتاب والتي جاءت على لسان بعضهم ، بل إننا نضحك سخرية من بعضها لأنها لا تسيء إلينا بقدر ما تسيء لكاتبها الذي يكشف عن سطحية وهدوى . في نفس الدوقت نعترف بأن بعض ما جاء في كتاباتهم يلقي الضوء . . إن لم يكن الأضواء على جوانب مجهولة لم يتطرق إليها مؤلفون عرب عاشوا في نفس الفترة ، بل إن ميزة هذا الكتاب بالذات أنه يضم بين دفتيه وثائق وخرائط وصور نادرة عن الكتب من المدن والمواقع .

فلنلق نظرة طائر على الكتاب \_ كها فعل المؤلف في استشهاداته بالنصوص التي لجأ إليها خاصة على أسماء الرحالة الأول النين قد لا نعرف عنهم الكثير. فنحن نعرف عن «لورانس » أكثر مما نعرف عن «بلجريف» ونعرف عن «فيليبي» أكثر مما نعرف عن «نيبور» أو «بيرتون» و «تبس» و «فارتها».

#### ثلاثة رحالة . . في مكة

" لو أنني سئلت عن السبب في رحلتي هذه فإنني لن أقول أكثر من أنها الرغبة الجامحة في المعرفة . وهي نفس الرغبة التي دفعت كثيرين غيري لمشاهدة العالم وعجائب الخالق . ولأن كثيراً من أجزاء العالم قد زارها غيري كان عزمي أن أزور وأصف هذه البلاد التي لا نعرف عنها الكفاية » .

هكذا بدأ كتاب «رحلات لويس فيرتمونيوس . . أو «لو دفيجو دي فارتيا » أحد نبلاء مدينة روما » . ولقد نجح في هدفه فترك لأوروبا أول تقرير عن مناسك الحج .

غادر «لو دفيجو» البندقية في ديسمبر (كانون الأول) سنة المعد زيارة قصيرة لمصر زار دمشق حيث تعرف على ضابط من الجيش العناني كان مسبحياً وأسلا، واتفق معه على أن يصحبه إلى مكة ضمن قافلة الحجاج، كانت القافلة على حد قوله مكونة من أربعين الفاً، وخمسة وثلاثون ألف جمل!! تحت حراسة ستين جندياً!!. ومن الواضح كما يقول مؤلف الكتاب أن «فارتيا» يملك روح عصر النهضة الإيطالي في التفاخر والمباهاة فهو فضلاً عن الأرقام التي ذكرها يصف معركة ضد البدو فيقول: «لم نفقد من القافلة سوى جندياً واحداً وسيدة. في حين قتلنا منهم حوالي ألفاً وخمسائة، ولا غرابة في ذلك لأنهم كانوا غير مسلحين .. وعراة تقريباً».

لم يكن اهتام « فارتيا » أيضاً بالأماكن قدر اهتامه بالغرائب فهو لا يتوقف كثيراً عند وصفه للأماكن المقدسة في مكة والمدينة في حين يخصص فصلاً بعنوان « الحيوان وحيد القرن في مكة والذي لا يوجد في أي مكان آخر » . . مع أنه يذكر أنهم قالوا له إنه هدية من ملك الحيشة! .

بعد ذلك عزم على مواصلة رحلته دون الرجوع مع القافلة إلى دمشق واتجه إلى «عدن » بحراً من «جدة». ومع وصوله إلى عدن بدأت متاعبه «قبضوا علي ووضعوا الأصفاد في قيدمي، وما إن علموا بانني مسيحي حتى طالبوا بإعدامي كجاسوس. إلا أن حاكم المدينة لم يكن في سلطته أن يفعل هذا، فتم ترحيلي إلى سلطان اليمن». وهناك تظاهر بالجنون فأودع السجن، ويحكي قصة هروبه التي يكذبها صاحب هذا الكتاب قائلًا بأن الملكة أو السلطانة شاهدته من نافذتها فأعجبت به ومدته بالطعام.

وبهذا استطاع أن يحرضها على هروبه إلى عدن حيث استقل سفينة عدنية أبحرت به في مارس (آذار) من عام ١٥٠٤م.

أي أنه عاش في المنطقة عشرة أشهر. ولن نـذهب معـه أكثر مــن هذا . . حيث مغامراته في فارس وأثيوبيا وموزمبيق ، يكفي ما سمعناه . المهم أنه عاد إلى روما في شتاء عام ١٥٠٨م، حيث ظهر كتابه بعــد ذلك وعليه إهداء إلى أمير إيطالي دون أن نعرف عنه أي شيء آخر .

إذ تقرير «فارتما » كما يقول «روين بيدويل » كتب رجل

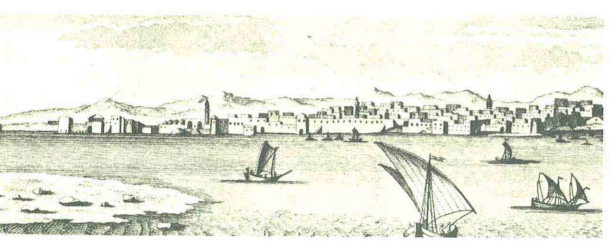
الرحالة ونيبور ٤ . . كما جاء في كتابه ورحلة في
 جزيرة العسرب، السذي صدر عسام ١٧٧٦م ١







★ الصورة العليا رسم لميناء دينبع؛ والسفلي لميناء دجدة؛ من كتاب رحلة دنيبور؛ عام ١٧٦٢م ★



﴿ بِيرِتُونَ فِي طَرِيقِهِ إِلَى مَكُهُ . . بِالَّذِي الْعَرِبِي ﴿

مغامر . . لا يهتم كثيراً التفاصيل الطبوغرافية أو مناسك العبادة في مكة ، لأنه لا يملك الخلفية التي تؤهله لمثل هذا . ومع ذلك فقد ظل ما كتبه هو كل ما عرفته أوروبا لمدة مائتي عام حتى ظهور كتاب « جوزيف بتس » عام ١٧٠٤م ، وعنوانه « تقرير صادق لعقيدة وسلوك المسلمين . . مع تقرير عن وقوع المؤلف أسيراً في يد الترك وكيفية هروبه » .

و البحوريف بتس الله من مواليد عام ١٩٦٣ م، تعلم فنون البحر حيث وقع أسيراً في أولى رحلاته لأحد القراصنة الجزائريين حيث بيع كعبد في الجزائر، ثم انتقل من سيد لآخر أرغمه على اعتناق الإسلام. ولم ينقذه من قسوته إلا حين أعدم إثر تدبيره مؤامرة ضد الحاكم . . ليقع أسير سيد عجوز أعزب حطي منه بمعاملة كريحة . . ثم صحبه عام 1٩٨٥ م ، في رحلته للحج . ورغم أنه لم يعتنق الإسلام عن عقبدة إلا أنه يعتنق الإسلام عن عقبدة إلا أنه يعتنق عترف بمدى تأثره بما شاهده .

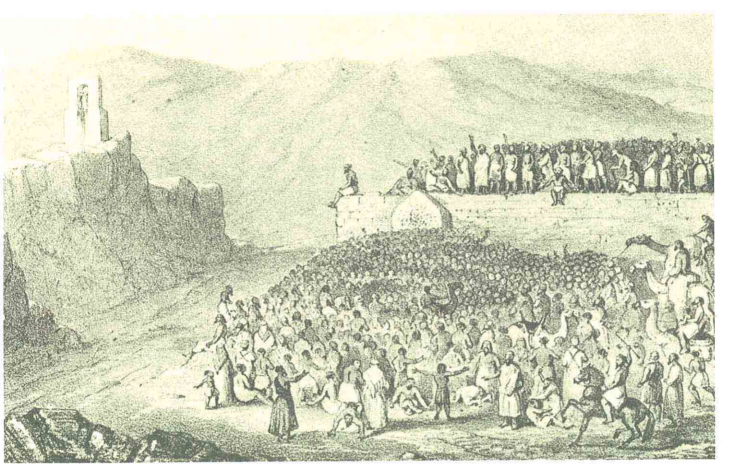
«كان مشهداً ينفذ إلى القلب.. مشهداً يكفي لأسر كل هذه الآلاف في ثيابهم البسيطة التي تنم عن الزهد وقد تعرت رؤوسهم والدموع تبلل وجوههم.. متضرعين إلى الله أن يغفر ذنوبهم ».

وهكذا عاد « بتس » إلى الجزائر حراً بعد أن أدى فريضة الحج ليهرب بعد سبع سنوات ويلتحق بالجيش التركي ثم ليهرب منه بعد ذلك ويعود إلى إنجلترا عام ١٦٩٣م.

لقد عاش « بتسن » في العالم العربي خسة عشر عاماً كمسلم وشهادته موثوق بها . . ومع ذلك فيبدو أن ماكتبه ظل مجهولا للقراء فترة طويلة .

لقد رأينا كيف أن « فارتيا » ذهب إلى مكة في صحبة قافلة ، والثاني « بتس » ذهب كعبد ، أما الثالث وهو « علي بك العباسي » فسيذهب إليها كأمير ينتسب إلى الخلفاء الراشدين كما سنرى ، ونحن لا نعرف عنه الكثير من كتاباته وهو أمر غير مألوف . . ففي مقدمة كتابه وبعد أن يستشهد بآية من القرآن بالعربية يقول : « بعد أن قضيت سنوات عديدة في البلاد المسيحية لدراسة علوم الطبيعة والفنون التي لا غنى عنها لإنسان ، عزمت أخيراً على زيارة بلاد المسلمين وخلال أداء فريضة الحج سوف أدرس عادات وسلوك وطبيعة البلاد التي سوف أمر عليها خدمة للوطن الذي اخترته مثواي الأخير » .

هكذا تبدأ رحلة «علي بك» بلا مقدمات لنجده في طنجة عام ١٨٠٣م. حيث قضى بها عامين خرج منها صديقاً للسلطان الذي أمده بكل ما يحتاجه . وفي طريقه للحج زار مصر والتق بمحمد علي باشا حيث اتجه إلى ميناء السويس في ١٥ ديسمبر / كانون الأول من عام ١٨٠٦م ، في صحبة قافلة مكونة من أربعة عشر جملًا وثلاثة خيول بعد أن ترك خلفه في القهرة معظم ما يملكه ، وبعد رحلة عاصفة في البحر الأجمر كاد بغرق فيها وصل إلى مكة في ٢٣ يناير / كانون الثاني عام



🖈 رجم الجمرات رسمه دبیرتون ا 🖈

المدينة عبل المالكم المعرب المريف مكة الكان قد أعد له قبل وصوله الله المالكم المعرب المعرب المحالم المعرب المعرب المحالم المعرب المعرب المحالم المعرب وصفاً علمياً دقيقاً عن مكة الكان أيضاً أول المحالة بعطي الغرب وصفاً علمياً دقيقاً عن مكة المحد المعظم من وصف تجارتها بل وحدد موقعها على الخريطة وقد وجد أن معظم المدينة تحول إلى خرائب وتناقص عدد سكانها من مائة الف إلى ستة عشر الفاً الله خرائب وتناقص عدد سكانها من مائة الف إلى ستة عشر وعاه ليشاركه في حفل غسل المحبة وفي ٢ مارس / آذار سنة ودعاه ليشاركه في حفل غسل المحبة ومنها إلى ينبع ميناء المدينة المندورة المحبث قرر زيارتها إلا أنه تعرض لكمين كها حدث مع «بيرتون» من بعده عدد بعده إلى ينبع المحبد إلى ينبع المحبرات والزهور كان قد جمعها أثناء رحلته ومن كل العينات التي التنبي المحر التي لم يمكث بها كثيراً بعد أن قرر العودة إلى أوروبا لتنبي الم حكث بها كثيراً بعد أن قرر العودة إلى أوروبا لتنبي رحلته فجأة كها بدأها الله ومانيا عام ١٨٠٧م .

فن هو علي بك هذا؟. إن كتابه لا يشير إلى هويته بالمرة . . بل يتركنا أمام لغز السم «علي بك». لكن من الراجح أنه إسباني من مواليد برشلونة حوالي عام ١٧٦٦م، واسمه الأصلي «دومنجو باديا». تعلم العربية والعلوم في الأندلس . وفي عام ١٨٠٢م، زار لندن وناقش مع الجمعية الإفريقية إمكان اكتشاف القارة ، وبعد عام بدأ رحلته تحت اسم مستعار وثروة طائلة ويقال إنه كان يعمل لحساب الحكومة

الإسبانية وإذ كان الأرجح أنه كان يعمل لحساب نبايليون، الذي كان اهتمامه بالعالم الإسلامي معروفاً، وقد عرفنا بعد ذلك بزمن قصير أنه كان يسبر سراً محاولة احتلال الشاطئ الجزائري بل وإقامة مستعمرة أوروبية في شمالي إفريقية لتموين جيوشه بالحبوب، وعندما دخلت فرنسا الحرب مع روسيا عام ١٨٠٥م، أعاد نبايليون فكرة إحياء سياسته في الشرق الأوسط عن طريق بعثاته إلى تركيا وغيرها في محاولة الحصول على قاعدة له في مسقط ». وهي نفس الفترة التي غادر فيها «علي بعك» المغرب في طريقه إلى الشرق، ومن كتاباته يتضح تماماً أنه مسح موان البحر الأهر. هذه هي الاحتالات التي يقدمها «بيدويل» في محاولة للكشف عن لفز هذا الرجالة، وهي محاولات لا ترتفع إلى مرتبة اليقين الأمر الذي جعله يصل إلى القول بأنه لا شك كان عميلاً في لعبة كبيرة لم يكشف عنها بعد.

وعندما عاد استقبله الإمبراطور أكثر من مرة بل وعمل في خدمة «جوزيف بونابرت» ثم هرب من إسبانيا ليستقر في باريس ويعرف باسم الجنرال «باديا». ولم يعد إلى إسبنيا إلا عام ١٨١٨م، بعد أن منحته الحكومة الفرنسية الأمان المالي له ولاسرته، وشرع في انعودة إلى مكة والانضام لقافلة الحجاج الأفارقة أثناء عودتها عبر «أثيوبيا» و«دارفور» على أمل اكتشاف نهر النيجر حتى «تمبكتو». إلا أنه مات في أغسطس / آب سنة ١٨١٨م، بالقرب من دمشق، وتورى



\* جوهان لودنيج \*





﴿ وَلَيَامُ جِيفُورِدُ بِيلْجِرِيفُ ﴾



\* مونتا جيودونس المصادر الفرنسية أنه ربما قد مات مسموماً بواسطة المخابرات البريطانية . ورغم الاحتلاف الشديد بين هؤلاء الـرحالة الشلاثة إلا أنهم كانـوا بمثلون عصرهم تماماً . « فارتما » . . بشوقه إلى اكتشاف عالم جديد مثير . . بينا كان « بتس » يعتقد أن كل الناس أفاقين فما عدا الإنجليز . . أما « على بك » بأسلوبه المنهجي العلمي فيبدو كإنسان

#### نيبور . . ورفاقه

كان « فريدريك الخامس » ملك الداغرك الذي تولى العرش عام ١٧٤٦ م، محبًّا للفنون ونصيراً للعلوم.. الأمر الذي جعله مقصد رجمال العلم والفن . وكان من بينهم العالم «جوهان ميخائيل جوتنجن» الذي تركزت أبحاثه في الدراسات السامية . وكان من أوائل الـذين نـادوا بضرورة معرفة حياة وعادات القبائل التي جرت فيها أحداث التوراة . .

الأمر الذي يساعد على فهم التوراة وتصحيح الكثير من أحداثه وهــو ما كان مجهولا حتى ذلك الوقت. حتى خريطة « دانفيل « للجزيرة العربية التي نشرت عام ١٧٥٥ م ، لا تظهر شيئاً فما وراء سواحلها . وعلى هذا فقد اقترم « ميخائيل » على الملك بإرسال بعثة لاكتشاف شبه جزيرة سيناء.

وكانت المشكلة . . أنه لا يوجد من هو مؤهل لمثل هذا العمال . وكان عليه أن يختار فريقاً لتدريبه استغرق إعداده زمناً.

وفي يناير / كانون الثاني ١٧٦١م، كانت بعثته المؤلفة من ستة رجال في ميناء كوينهاجن على أهبة الاستعداد لبدء الرحلة . كانوا كلهم من الشباب، أكبرهم لا يزيد عن الرابعة والثلاثين وأصغرهم في الثانية والعشرين . كانت التعلمات إليهم أن يسجل كلا منهم يومياته الخاصة بالرحلة . . « وحذرهم بالابتعاد عن المغامرات النسائية!! » في حين زودوا بمجموعة من الأسئلة شغلت ٢٣٥ صفحة معظمها يتعلق بالتوارة وأخرى بجيولوجية المنطقة وأسماكها وحيواناتها ونباتاتها وأمراضها . وكان أفراد البعثة مؤهلون لهذا لأنها جمعت أكثر من تخصص. من الداغرك « فون هيفن » أستاذ اللغويات و «كريستيان كرامر » طبيب ، ومن السويد عالم الطبيعة «بيتر فورسكال » و «بيرجرين » . . خادم البعثة وجندي سابق ، ومن ألمانيا « جورج فلهلهم بورنفيلد » الرسام . . و « كارستن نيبور » .

كان « نيبور » بكل المقاييس أقل رفاقه تأهيلًا علمياً لمثيل هذه البعثة ، كان من أسرة ريفية فقيرة . لم يبدأ تعليمه إلا في سن الشانية والعشرين، التحق بالجيش الدانمركي، وتعلم بعض العربية على يد أستاذه «ميخائيل » . لكن الأحداث سوف تثبت أنه كان أكثرهم حماساً ونشاطاً

بعد ثمانية عشر شهراً كانت البعثة تضع أقدامها على أرض الجزيرة العربية . وبعيداً عن مغامراتهم . . بل ومشاجراتهم مع «فون هيفن » الذي اتهموه بدسه السم لهم . . فقد أنجزوا بعض المهات الملقاة عليهم . عثر « فورسكال » على نباتات نادرة سرقها منه البدو بعد ذلك ، في حين قام « نيبور » بمسح فرع رشيد ووضع لنهـ النيـل خريطة دقيقة ، وحدد ارتفاع الأهرامات! . وزار كلاً من « فون هيفن » و انيبور السيناء حيث عثروا لأول مرة على نقوش بالهيروغليفية .

وبعد رحلة شاقة عبر البحر الأحر وصلت البعشة «جدة » حيث قضت فيها ستة أشهر . . . لم تستطع البعثة أن تقترب خلالها من مكة ، وعبر قارب صغير أشبه بالبرميل وصلا إنى « اللحية » باليمن السعيد في ٢٩ ديسمبر/ كانون الأول سنة ١٧٦٢م، حيث استقبلهم حاكمها استقبال النبلاء وأمدهم بالمال والطعام . وفي حين واجه « فورسكال » متاعب في مهمته استطاع « نيبور » أن يتجول في قراها ويضع خريطة لليمن ظلت من أفضل الخرائط التي وضعت لها قرابة قرن من الزمان .

كان الأهالي قد اعتادوا على الأجانب مِن خلال تجارتهم " إلا أن أفراد البعثة كانوا مثار ريبة ، فلم تكن مهمتهم التجارة بل دراسة الناس والمكان، الأمر الذي زاد الشكوك نحوهم.. بل ظنوهم سحرة»!.

وفي « الخا » بدأت مع الجارك أول المتاعب الحقيقية ، فقد شك رجالها فيم محمله « فورسكال » من قنينات . . خاصة تلك التي وضع فيها الثعابين في الكحول، ولم يعد الأمر مجرد شـك.. بـل بقــين مــن الأهالي بأن هؤلاء المسيحيون قد جاءوا لتسميم المسلمين! . كان عليهم أن يهربوا بسرعة . وبالرشوة ومساعدة التجار الإنجليز أمكن هم التخلص من هذا المأزق ومد فترة إقامتهم . في هذه الفترة سقط منهم واحد بعد مرضه بالملاريا هو «فون هيفن» . وبعد أيام من وفاته اتجهت البعثة إلى «تعز » أكبر مدن البمن حيث استقبلهم حاكمها بالترحاب . وفي « الخا » سقط ثاني الفريق مريضاً وهو «فورسكال » في بالترحاب . وفي « الخا » سقط ثاني الفريق مريضاً وهو «فورسكال » في المترا الذي توفي في « بريم » . . وأصبح « نيبور » قائداً للبعثة التي دخلت صنعاء حيث استقبلهم الإمام .

ووصف « نيبور » مدينة صنعاء بالجنة . . بأسواقها المكدسة بالبضائع من أوروبا والهند ومنازلها الأنيقة ، ومع أن الحاكم أصر على أن تبقى البعثة بينهم عاماً على نفقته الخاصة ، فقد كان من رأيهم الترحال فوراً بعد أن ملاً الخوف قلوبهم . . خاصة وقد سقط منهم اثنان وربما يلحقهم نفس المصير فتضيع جهود البعثة. هكذا أسرعوا إلى « الخا » بأمل اللحاق بإحدى السفن البريطانية المتجهة إلى الهند . . والـتي لم يصـلوها إلا بعـد مشقة بالغة وبعد أن سقط من أفراد البعثة «بورنفيلد» و «برهيرن» حيث لحقهما « ترامر » في بومباي ولم يبق من أفراد البعثة كلها إلا " نيبور " ! . وفي ديسمبر / كانون الأول عام ١٧٦٤ م ، قرر العودة إلى بلاده . . إلا أنه في طريق العودة زار الخليج ووضع خريطه لــه . . ثم البصرة التي وصلها صيف عام ١٧٦٥م، ومنها إلى « الموصل » وكان أول أوروبي يزور مدينة « النجف » ومنها إلى « سورية » حيث وضع خريطة للقدس . وكانت « القسطنطينية » آخر محطة له في طريق عودته إلى كوبنهاجن التي وصلها في نوفمبر/ تشرين الثاني عـام ١٧٦٧ م، حيث استقبل باللامبالاة بعد وفاة الملك فريدريك . هكذا وجد «نيبور» نفسه أمام تركة مثقلة من المعلومات. وكان عليه أن يقوم بنشرها ويقدمها للعالم . . فوضع مؤلفاً باسمه بعنوان « وصف جزيرة العرب » وأخرج أعمال « فورسكال » مع رسومات « بورنفيلد » ، وهو الجهد الدي عرفنا الكثير عن البدو وعاداتهم . . وعرفنا كما يقول « أنه من بين تاريخ شعوب العالم فإن العرب أعطوا العالم مثالا ونموذجأ للعراقة والبساطة».

إن كل من تبع «نيبور» من الرحالة يدينون لـ بهـذا الفضل.. والقليل منهم من اختلف معه في بعض المعلومات الدقيقة التي قـدمها للعالم الغربي، فما كتبه كان بمثابة تقرير رسمي بعيداً عن الهوى لأنه كان ذا عقلية فلسفية وعلمية. وما نعرفه عن «نيبور» بعد ذلك أنه تزوج بعـد سنوات قليلة من عودته وعمل محاسباً فترة ثم اشترى مزرعة مات بها سنة سنوات عليلة من عودته وعمل محاسباً فترة ثم اشترى مزرعة مات بها سنة

#### بوركهارت . . الرحالة الحترف

لم يكن هدف «جوهان لودفيج بوركهارت» زيارة الجريرة العربية بل كان هدفه الوصول إلى مدينة «تمبكتو» لاكتشاف منابع نهر النيجر، لكن الصدفة غيرت سيرة حياته فالتصق اسمه باكتشافاته في جزيرة العرب، بل إن أهم اكتشافين في الشرق الأوسط هو صلحبها...

ARABIE

PETREE

AARABIE

DESERTE

AANA

DESERTE

ANAMA

LABRA

LABRA

ARABIE

ARABIE

ARABIE

ARABIE

ARABIE

HEUREUSE AMANSISTEDIN

BESCHARMIN

THEAMA

GIBELAMAR

FERTICAL

FORTIE

ADER

خويطة لشبه جزيرة العرب طبعت في باريس عام ١٦٨١م، ويلاحظ أن معظم الأسماء
 من الخيال ولا أساس لها من الصحة عما بكشف جهمال أوروسا بالنطقة اللا

ومن الصعب إيجاز سيرة حياته هذ ، فقد عاش حياة عريضة حافلة بالمغامرات والغرائب ، كان مكتشفاً محترفاً من الطراز الأول ، أعد لرحلته إعداداً صارماً ، وكتاباته التي خلفها تخلو من الإثارة ، لأنه لم يدونها بنفسه ، ولذا ظلت هي أساس كل المعلومات عن المناطق التي زارها .

#### فن هو بورکهارت؟

من مواليد ١٧٠٤ م، والده كولونيل سويسري هاجر بلاده مع الغزو الفرنسي ، ودرس الابن في ألمانيا ثم إنجلترا حبث التق بالسير «جوزيف بالكس» عضو الجمعية الإفريقية والذي كان قد تبنى عدة بعثات إلى النيجر انتهت كلها بموت مكتشفيها ، من هنا عرض عليه «بوركهارت» خدماته للوصول إلى تمبكتو مع قافلة الحجاج القادمة من مكة .

وقد تم الاتفاق . . على أن يتقاضى أجرأ يومياً جنيه إنجليزي عن كل يوم . . أي حوالي ٢٠ شلناً! .

وبدأ في اطلاق لحيته . والنوم على الأرض . والمشي لمسافات طويلة . وقصر طعامه على الخضار فقط . ثم سافر إلى «مالطة » منتحلاً شخصية طبيب هندي ، ومنها إلى حلب ، حيث عاش فيها عامين للسيطرة على لغته العربية وترجم أثناءها إلى العربية رواية «روبنسون كروزو» ودرس الإسلام دراسة جادة وأسلم . وذاع صبته كعالم حتى أصبح على ثقة من العلماء المسلمين . «حتى قاضي مكة اعترف بعلمه » كما يقول هو .

خلال هذه الفترة أيضاً تجول مع البدو وعاش بينهم كواحد منهم خاصة قبيلة «عثيزة». ووصل في تجواله حستى «تدمر» و«نهر

الفرات » ليضع بذلك أول دراسة في السلالات عن القبائل الرحل . كتب عن هذه الفترة يقول :

«لقد عشت بين البدو أسعد أيام حياتي كما عشت بينهم أيضاً أحلك الأيام».

وفي فبراير / شباط سنة ١٨١٢ م ، بدأ يستعد لرحلته إلى النيجر عبر سورية ومصر التي وصلها في سبتمبر / أيلول . كان عليه أن ينتظر الفافلة المتجهة إلى غرب إفريقية مدة ، فواصل مسيرته إلى أعهاق نهر النيل آمالًا أن يجد طريقاً له عبر «النوبة » . . وليكتشف بالصدفة معبد أبو سمبل . وإزاء وعورة الطريق عاد إلى «أسيوط» .

واعتنم الفرصة فانضم إلى قافلة الحج التي تقل جماعة من السودانيين والنوبيين . . خاصة وأنه بهذه الصفة \_ كحاج \_ سيتمكن من اختراق مناطق أغلبها مسلمون ، ومعه خطاب توصية من والي مصر الذي قدمه تحت اسم « الشيخ إبراهيم بن عبد الله الشامي » ومن «شندي » اتجه إلى «سواكن» . . ومنها إلى جدة عبر البحر الأحمر . . التي وصلها بعد أسبوعين من العذاب داهمه خلالها المرض وأصيب بالملاريا ، بل وجد نفسه بلا نصير بعد أن تخلى عنه مضيفه التاجر واضطر لأن يبيع عبده الذي كان قد اشتراه من «شندي » بثلاثة أضعاف ما اشتراه . . ليواصل الرحلة بثمنه .

كان قد قضى في «جدة» شهراً . . كتب فيه ما يزيد عن مائة صفحة من الملاحظات الوافية عن تجارة المدينة وعاداتها . حتى أنواع التبغ . والكتاب للأسف لا يذكر لنا عن هذه الصفحات شيئاً في حين يذكر بتفصيل صفحة عن مؤونة بوركهارت من الدقيق والعدس والملح وغيرها مما حمله معه في رحلته إلى الحجاز! .

وما إن وصل الطائف حتى نزل عند « بوصيري » طبيب الباشا الخاص الذي كان قد تعرف عليه في القاهرة ، ورغم حسن ضيافته إلا أنه شعر بأنهم ينظرون إليه على أنه جاسوس إنجليزي فأسرع بالسفر إلى مكة فوصلها في ٨ سبتمبر / أيلول سنة ١٨١٤ م .

وعن إقامته فيها يقول:

«طوال رحلتي في الشرق فإنني لم أشعر بمثل الراحة التي أحسست بها في مكة . ولسوف أظل دامًا أتذكر فترة إقامتي فها » .

عن مكة أيضاً دون في مذكراته ما يقرب من ثلاثمائة وخسين صفحة لم يزد عليها من المعلومات من جاء بعده من الرحالة مشل «بيرتون». لقد أحب سكانها ووجد فيهم الذكاء والشجاعة وكرم الضيافة . . لم يكره فيها سوى الأدلاء الذين كانوا يعيشون على خدمة الحجاج . ووصف مسجدها وصفاً دقيقاً حيث تجول فيه خلال ليالي شهر رمضان «حيث تتلألأ في جنباته الأنوار ويهب نسيم عليل بعد بوم حار من الصيام».

ومن مكة ذهب إلى المدينة في أسبوعين . . وككل رحلاته وبعكس الآخرين ، لا يذكر أي أحداث صادفته في الطريق سوى الارهاق الـذي حل به . فطوال الثلاثمائة ميل لم يجد مكاناً للراحة . وظل بالمدينة ثلاثة

أشهر ، مرض فيها ثمانية أسابيع ، حتى ظن أن الموت يقترب منه جداً . ووصفه للمدينة ينقصه الدقة والشمول اللذين نجدهما في كتاباته عن مكة .

ومن المدينة اتجه إلى «ينبع» حيث واجه الطاعون وحيث اتهم بالكفر لقوله هذا «فن الشائع بينهم أن بلاد الحجاز لا تعرف مثل هذه الأمراض».

كانت ينبع آخر محطة في رحلته ، عاد بعدها إلى القاهرة في ٢٤ يونيو / حزيران . . بعد غياب سنتين ونصف . ورغم انهيار صحته فقد ظل منتظراً القافلة المتجهة إلى تمبكتو حتى اكتشف أن انتظاره سيطول فشغل نفسه بكتابة مذكراته حتى مات في ١٥ اكتوبر / تشريس الأول مس عام ١٨١٧م بحصر .

#### بيرتون . . رجل يكتب في كل شيء!

فيا عدا « لورانس » فإن شخصية ريتشارد فرنسيس بيرتون من أكثر الرحالة نشاطاً وتعدداً في الموهبة . بجانب كونه كاتباً . كتب في موضوعات متنوعة . . في التعدين والثعابين والطب والهندسة وتسلق الجبال والمدين . كتب رحالات في كل مكان في العالم . . فيا عدا أستراليا . فقد كتب عن إفريقية وحدها ثلاثة عشر كتاباً ، وظلت شبه الجزيرة العربية كما يقول « أرضه المفضلة » .

هجر أباه الجيش بعد مولده في سنة ١٨٢١ م، وعاش حياة تجـوال ، ونذر ابنه للكنيسة ، فهرب منها الابن .

وفي اكتوبر / تشريس الأول سنة ١٨٤٢ م، وصل إلى « بومباي » للعمل في خدمة شركة الهند الشرقية حيث أظهر نبوغاً في تعلم اللغات. ويقال إنه كان يتعلم أية لغة في بضعة أشهر حتى أنه وقبل وفاته كان يجيد أكثر من ثلاثين لغة.

كان سلوكه غريباً وفوضوياً ، الأمر الذي جعله يشعر أن مستقبله في الهند قد انتهى ، فعاد إلى أوروبا .

كانت الكشوف الجغرافية في منتصف القرن التاسع عشر مشار اهتام الناس . . كاكتشاف الفضاء هذه الأيام . وعلى هذا تقدم « بيرتون » إلى الجمعية الملكية الجغرافية يعرض خدماته عليها من أجل :

«إزالة العار الذي لحق بنا . . باكتشاف تلك البقعة التي توجد على خرائطنا دون أن نعرف شيئاً عنها » .

ويقصد بذلك شبه الجزيرة العربية.

كان هدفه أن يبدأ رحلته من «مسقط» ثم يخترق صحراء الربع الخالي إلى مكة والمدينة. وقد وجد التأييد من الجمعية الجغرافية والرفض من الشركة التي يعمل بها موظفاً نظراً لخطورتها. ثم عادت فرأت أن عليه بدلا من هذا أن يدرس اللهجات الحلية، لم يكن لديه الوقت للإعداد، ورأى أن من الأفضل له أن يذهب إلى المدينة أولا ومنها إلى مسقط ليعود إلى الهند قبل انتهاء إجازته. بالإضافة إلى زيارة شبه جزيرة سيناء وذلك بأمل حكما فعل بوركهارت مزيد من الاكتشافات في

الأراضى الإسلامية واكتساب لقب «حاج ».

في ابريل / نيسان ١٨٥٣ م، بدأ رحلته متنكراً على أنه نبيل فارسي مسلم. وخلال شهر قضاه في مصر، رأى أن يتحول إلى درويش، ثم إلى طبيب أفغاني تحت الحماية البريطانية. ونزل في إحدى الوكالات، وحضر بعض المحاضرات الدينية في الجامع الأزهر حتى لا يقع في أي خطأ قد يكشف عن شخصيته عند وصوله «مكة». وفي «الوكالة» تعرف على ضابط ألباني في طريقه إلى بلاد الحجاز، ثم اختلف معه، فقرر الإسراع بالسفر مع أحد بدو سيناء، وفي الطريق تعرف على شاب من مكة اسمه «محمد البسيوني» لازمه في رحلته. وما إن وصل «ينبع» حتى قصد «محمد البسيوني» لازمه في رحلته. وما إن وصل «ينبع» حتى قصد «المدينة» في ٢٥ يوليو/ تموز ١٨٥٣ م.. وقضى بها أكثر من شهر ووضع مجلداً كاملاً عنها بعد ذلك وصف فيها المدينة والشعائر الدينية التي شارك فيها.

وفي ١١ سبتمبر/ أيلول من نفس العام كان في «مكة » بصحبة رفيقه «محمد » حيث أدى فريضة الحج ، وفي هذا يقون :

«لقد شاهدت شعائر دينية لكثير من الشعوب.. لكنني لم أشاهد أبدأ مثلها شاهدته هنا من خشوع ورهبة ».

وما كتبه عن الحج حافل بالملاحظات والهوامش مشل كتبه الأخرى ــ ورغم ما فيه من تحيز وهوى فإنه لم يضف جديداً عمن سبقوه وإن تميز مجبكة السرد ورسم جو الإثارة أكثر منهم.

إن ما يعيبه كما يقول مؤلف الكتاب « روبن بيدويل » إنه كان يكتب كثيراً وسريعاً دون أن يضيف جديداً في المعلومات. ومعرفته الموسوعية عن الشرق لا تبدو تماماً إلا في ترجمته لكتاب « ألف ليلة وليلة » بحواشيه لأن موضوعه كان يناسبه تماماً.

لقد عاد «بيرتون » إلى المنطقة بعد ربع قرن وله مغامرات مع الخديوي إسماعيل وفي إفريقية ليسن محلها هنا . يقول بعض نقاده إنه ولد قبل عصره . . ولكن الأصوب أن يقال إنه مواطن لا ينتمي لأي عصر ، كان شرساً . . وفوضوياً ، ولقد قال عن نفسه مرة «إنني أملك كل المواهب في عدا استغلال مواهبي »!!.

#### بيلجريف.. العميل الروائي!

يعتبر « وليام جيفورد بيلجريف » أحد أبناء أربعة لأب مشهور هو « السير فرنسيس بيلجريف » . وبرز أبناؤه كل في ميدانه . إلا أن « جيف » كها كانوا يسمونه تخلى عن دراسته في اكسفورد ، ومن عمله بالهند ليحقق أمنية حياته بالعمل في التبشير بين العرب ، الأمر الذي جعله يدرس العربية ليقرأ ويتكل بها كأحد أبنائها .

كانت أول مهمة تسند إليه أثناء الصراع الطائني في لبنان بين المسيحيين والمسلمين والدروز الذي اشتركت فيه أوروبا وتركيا وبعثات التبشير للصيد في مائه العكر . . لكن من خلف الستار . وقد لعب بيلجريف دوره ببراعة مما جعل نابليون الثالث يختاره كعميل له لتنفيذ طموحه في السيطرة على العالم العربي .

وإن كان مؤهلاً للمهمة تماماً ، إلا أن لم يحقق الكثير في مصر لأن « ديلسبس » كان قد سبقه إليها . . والميدان ملي ، بالمغامرين . فاتجه إلى شبه جزيرة العرب في فبراير / شباط سنة ١٨٦٢ م ، في مهمة ما زالت مجهولة حتى الأن .

كانت وجهته « نجد » التي لا يعرف أحداً في أوروبا عنها شيئاً بل لم يدخلها أحد من الرحالة فيا عدا «سارمر » منذ ما يقرب من أربعين عاماً. كان « بيلجريف » معروفاً في سورية باسم الأب « ميخائيل كوهين » أو «الأب ميخائيل سهيل » فغير اسمه إلى «سسليم أبو عمود » وانتحل صفة طبيب متجول ومعه شاب من مواليد لبنان سماه « بركات » بدلا من «جريجورى » .

وكم يقول في مقدمة كتابه ، كان هدفه من الرحلة :

«هي الرغبة في عقد صلات بين نهر الحياة الشرقية الراكدة بتيار التقدم السريع في أوروبا».

ومن الأردن تحرك الاثنان في ١٦ يـونيو/ حـزيران سـنة ١٨٦٢م، ومعها ثلاثة من البدو.

إن من يقارن بين كتابي «بيلجريف» ومن بعده «دوقي» ليجد تناقضاً مبيناً حتى وكان كلاً منها بتحدث عن عالم آخر.

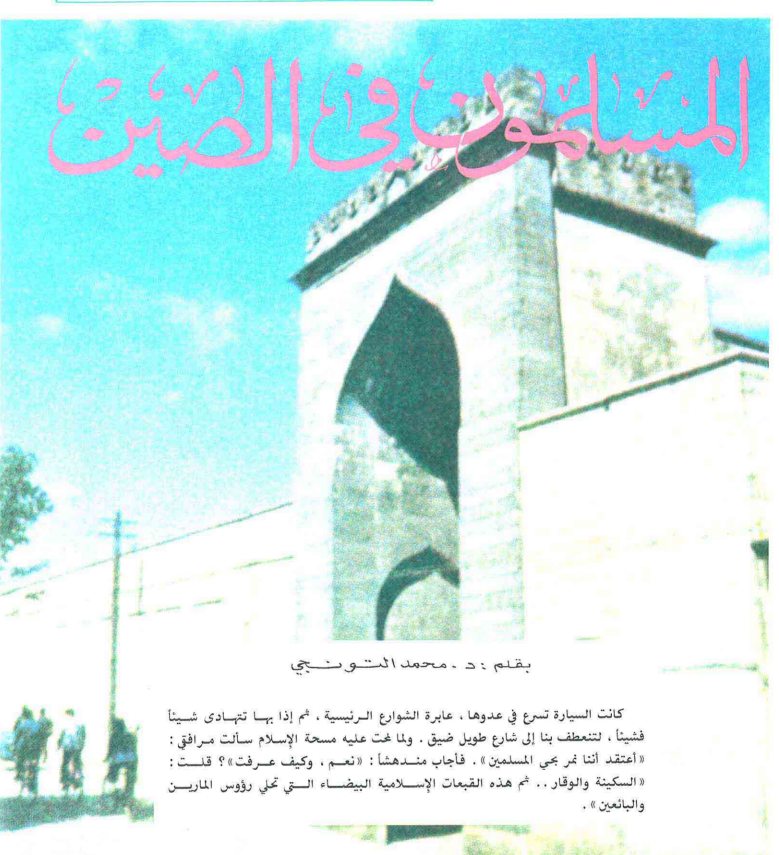
ويعترف بأن الأمير اكتشف شخصيته قبل رحيله ولم ينقذه إلا إحدى حيله ليرحل سريعاً إلى «الهفوف» حيث تسركه خسادمه «بسركات» ليواصل الرحلة إلى قطر والبحرين والحميات. لقسد ظهر كتساب «بيلجريف» سنة ١٨٦٥م، وهو كتباب ملي، بالاخطاء والمبالغات، فحديثه عن لقائه بالأمير عبد الله ليس صحيحاً.. والكثير مما رواه لا أساس له من الصحة، فليس صحيحاً مثلاً أن عدد سكان قطر كان ضعف عدد سكان «البحرين»!. وماكتبه عن «الحفوف» من معلومات غير دقيقة. و«فيليبي» نفسه الذي زار نفس المناطق بعده يقول إنه لم يبعد عن «حائل»، وأن بقية روايته محض خيال، وكما قبال عنه ت . لورنس فها بعد:

من الحتمل ألا نتوصل أبداً إلى التثبت من الحقائق التي أوردها، وعلينا أن نتقبل قول هوجارت من أن «بيلجريف» قام برحلته التي وصفها فعلاً والتي لم تكن تعني له سوى أنها مجرد قصة . . والقصة عمل فني يجب أن يدخل عليه عنصر التنميق والخيال حتى لا يفسد عنصر السرد » .









يدعى هذا الشارع الشارع البقراء ، لكثرة ما يُذبح المسلمون فيه أبقارهم على الشريعة . يقطن في هذا الشارع عدة آلاف من المسلمين في بكين ، وتتوسطه الجمعية الإسلامية ، ومستشفى خاص ، وبعض المساجد . فكيف بلغ الإسلام أقصى الشرق ؟ وكيف ثبت ثلاثة عشر قرناً ، رغم الأعاصير؟

من الأحداث التاريخية العجيبة أن العام الذي عبر فيه طارق بن زياد مضيقه إلى الأندلس ، هو نفسه الذي طرق فيه قتيبة الباهلي أبواب الصين . ولكن العجيب أكثر أننا نعرف كل شيء عن فتوح العرب للأندلس ، من غير أن نعرف شيئاً يذكر عن دخول الإسلام إلى الصين .

والأكثر عجباً أن الأندلس اليوم خلت من وجود إنسان واحد مسلم وعرب، في حين أن الصين تحتضن اليوم ملايين المسلمين وآلاف المعتدين بأصلهم العربي.

#### العرب في الصين قبل الإسلام

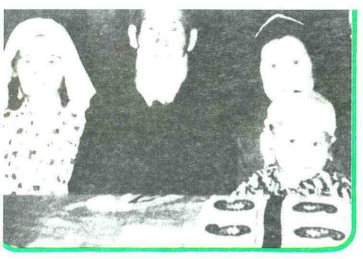
تؤكد بعض الآثار أن العرب كان لهم سبق في الوصول إلى بعض أطراف الصين، فقد جاء في كتاب «المنقد من الإيمان في أخبار اليمن»: لما مات «ناشر بن ينعم الملك» تسلم الحكم بعده «شمر أبو كرب»، فسار بجيشه شرقاً لا يصده صاد حتى أطراف الصين، وحاصر إحدى المدن هناك ثم أمر بهدمها فسميت «شمر كند»، أي هدمها شمر ثم حولت إلى سمرقند. ويقال إن اسمها حُرَّف عن اسم الثّبع «شمر يَرْعِش» المتوفي سنة ٢٠٠٠م، وخلفه «تبع الأقرن» فعاد بناء سمرقند وسار شرقاً حتى توقف في مكان بني فيه مدينة دعيت «شبع ألله دعيت المناه بناء سمرقند وسار شرقاً حتى توقف في مكان بني فيه مدينة دعيت «شبع» ثم حولت إلى «تبت». وقد ذكر دعبل الخزاعي كل ذلك شعاً:

وهم كتبوا الكتاب بمرو وباب الصين كانوا الكاتبينا وهم معروة المساك التبتينا وهم عَرسوا هناك التبتينا

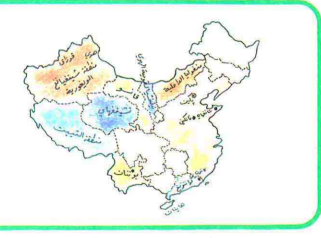
ويروي أبو دلف رسول نصر الساماني إلى ملك الصين، فيقول: «ثم انتهينا إلى موضع يقال له (القليب) فيه بوادي عرب، من تخلف عن تبع لما غزا بلاد الصين، يتكلمون بالعربية القديمة، ويكتبون بالحميرية. . ، وظل من يحكمهم يدعى «تبع » حتى تغير الاسم إلى «خان ».

#### بواكير الإسلام في الصين

حرص المسلمون على نشر الإسلام في كل بقاع الأرض. ولو اكتفينا بما ذكر المؤرخون العرب عن صلات العرب بالإسلام لقلنا إن مؤرخينا يغالون حباً في دينهم. ولكن أن نقراً التأكيد والتفصيل في كتب المؤرخين الصينيين القدماء والمحدثين، ويثبته المؤرخون الغربيون، فهذا ما يدعو إلى الإجلال والإكبار. فقد أجمع الصينيون على أنهم عرفوا الإسلام



\* عائلة ويغورية مسلمة \*



★ أهم المدن والمناطق التي ينتشر فيها المسلمون \*

منذ عام ٣٠١م \_ ٣٠ه. ويؤكدون أن وفداً قدم في زمان رسول الله في وأخر في زمان عثان رضي الله عنه. ويؤكد الخبر الباحث الأميريكي «ماسون» في بحثه (دخول الإسلام بلاد الصين).

#### أول من دخل الصين رسمياً

اختلفت الآراء في شخص أول من دخل الصين سلماً أو حرباً ، ولكنهم اتفقوا على أن : سعد بن أبي وقاص \_ ابن حمزة ابن عم الرسول على \_ سعيد بن عثان بن عفان \_ قتيبة الباهلي ، هم أول من دخلوا البلاد .

1 \_ سعد بن أبي وقاص: قبل إن سعداً قدم الصين ومعه ثلاثة من الصحابة وأربعون رجلاً. وأطلق الصينيون على سعد «وقاص بابا» أو «بابا الأول»، وعلى الصحابة الأخرين «بابا الثاني» و «بابا الثالث» و «بابا الرابع»، ويقال إنهم شيدوا مسجداً بمدينة كانتون أطلقوا عليه «جامع الذكرى» وذلك عام ٦٢٠م.

نحن نشك بقدوم سعد إلى الصين، لأنه ولـد سنة ٦٠٣م، وكان مشغولا في حياته بالجهاد. ولعل القادم شخص اسمه « وقـاص »، أو كان



\* مسجد في شنفهاي \*

القادم من قبل سعد وهو في العراق ، أو كان «وقاص » أحد التجار المشهورين واختلط الاسم على الناس . ويؤكد أحد المؤرخين أن «وقاصاً » قدم إلى الصين ثلاث مرات ، وقبره الآن في كانتون ، واسمه واضح على الضريح .

٧ — ابن حمزة: عثر أسقف روسي بدعى «پالاديوس» عام ١٨٧٨ م، ببكين على مرسوم صيني مترجم عن أصل عربي نشره العلامة الإنكليزي مورغان \_ Morgan في مجلة ذي فونيكس \_ The \_ وفيه أن ابن حمزة قدم الصين مجدود ٢٣٢ م، ومعه نسخة من القرآن الكريم وبصحبته عدد من الرجال . فأحسن الإمبراطور وفادته وسمح له ببناء مسجد يؤدي فيه المسلمون صلاتهم . وتتابعت بعده أفواج المسلمين القادمة من الشرق .

نحن نعلم أن رسول الله على أرسل بعوثاً تحمل رسائل إلى بعض ملوك العالم، يحثهم فيها على الدخول في الإسلام. وقد اتفق المؤرخون على أسماء بعض الرسل، ولكنهم اختلفوا في اسم الرسول إلى فارس، ولم تذكر الآخرين. وإن اختلفت الآراء في شخصية الذاهب إلى الصين فإنها لم تختلف بالتأكيد على ذهاب أحد الصحابة إلى الصين. وإلا فمن أيس جاءت هذه التأكيدات الصينية والغربية والعربية ؟

٣ \_ سعيد بن عثمان بن عفان : ولاه معاوية سنة ٥٦ هـ ، على خراسان . ففتح سمرقند . وقد مدحه يزيد بن مفرغ الحميري فقال :

فتحت سمرقند لــه وبنى بعرصتها خيامه

٤ ـ قتيبة بن مسلم الباهلي : ولي الري في أيام عبد الملك ابن مروان . وفي أيام الوليد وبب لغزو ما وراء النهر . فتوغل فيها وافتتح : خوارزم ، وسجستان ، وسمرقند ، وكاشغر ، والصغد وبخارى . وغزا أطراف الصين . ويروى أن ملك الصين عندما بلغ قتيبة طرفان كتب إليه : أن ابعث إلي رجلاً منكم يخبرني عنكم . فاختار عشرة رجال وعلى رأسهم « مُبيرة بن مشمرج الكلابي » وقال لـه قتيبة : «قلل للك الصين إني حلفت ألا أنصرف حتى أطأ بلادهم ، وأخم على ملوكهم وآخذ الجزية منهم ». وبعد جدال طويل قال الملك : « نحن نخرجه من يمينه ، ونبعث تراب أرضنا فيطؤه ، ونبعث لـه ببعض أولادنا فيخم عليهم ، ونعطيه الجزية التي يرضاها » . وفي هذا يقول الشاعر سواد السلولي بخاطب قتيبة :

ادى رسالتك التي استدعيته فأتاك من حنث اليمين بمخرج لم يرض غير الخم في أعناقهم ورهائن دفعت بحمل سمرج



♦ مبنى الجمعية الإسلامية في بكين



﴿ الشبخ ، دينغ شبويه لي ، في حقله ﴿

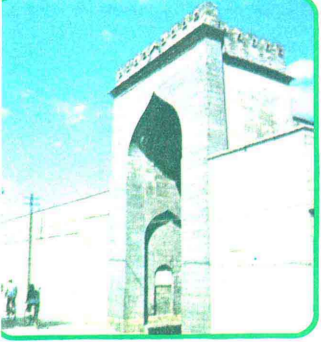
وتوقفت حركة الفتوح بعد مقتل قتيبة سنة ٩٦ ه، ولكن لم تشوقف زحوف المسلمين إلى الصين برأ وبحرأ . وفي زمان أبي جعفر المنصور استنجد أحد الامراء الصينيين بأبي مسلم الخراساني ، فأرسل له أحد القواد العرب . وفي معركة «تالاس» انتصر العرب في معركتهم ، مما زد من نفوذ العرب في الصين . وقد أشاد المؤرخ الصيني «تانج شو» بنجدة أخرى أرسلها أبو جعفر المنصور قوامها عشرون ألف جندي ، كان لفا الفضل في إنهاء دابر الفتن الداخلية . فازدادت مكانة العرب في الصين وتوافدت جموع التجار . واختار أغلبهم مدينة كانتون ، فاختلطوا بسكانها . وهكذا تحول لون صفرتهم إلى سمرة ، وقصرهم إلى طول واعتدال .

#### الإسلام يغزو قلب الصين

لم تكن الصين خالية من الأديان عندما استقبلت الإسهلام. فقد كانت فيها البوذية منتشرة على نطاق واسع ، وهي الديانة الرسمية للبلاد. ثم هناك الكونفوشية والتاوية والوثنية ، وقبل ذلك كانت عبادة



\* يتطلعان إلى نسخة من الصحف المطعم بماء الذهب \*



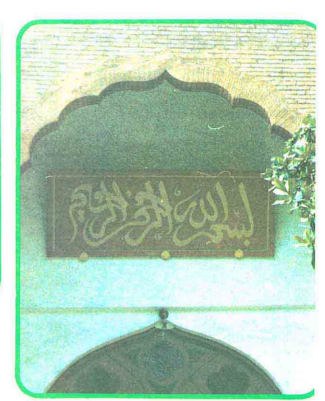
★ مسجد تسينفجينغ أقدم المساجد الإسلامية في الصين ★

النجوم والأجداد . واستطاع الإسلام أن يحتل مكانته المرموقة بـين هـؤلاء الأقوام .

#### التوزع الإسلامي في الصين

ومما مر \_ وسيمر \_ نرى أن الإسلام مترسخ في الصين منذ فجر نشأته ، وكها حددوه بأنفسهم منذ عام ١٩١ \_ ٣١ . وما زال الإسلام حتى اليوم ثابت الأركان في كثير من المناطق والقوميات . فني الصين خمس وخسون من القوميات . عشر منها إسلامية هي : هوي \_ ويغور \_ قازاق \_ أوزبيك \_ غرغز \_ تاتار \_ تاجك \_ سالا \_ رونغ شيانغ \_ باوآن ، موزعة في كل أنحاء الصين تقريباً ، ولكنهم يكثرون في المناطق الشهالية الغربية والجنوبية الغربية .

يزيد عدد المسلمين في هذه القوميات عن ثلاثين مليون نسمة حمّاً. وتعتبر قومية «هوي» أكبر هذه القوميات الأقلية . ويدرى بعض المؤرخين أن كلمة «هوي» عربية إسلامية ، محولة عن (هو) . وتعتبر هذه القومية هي الثانية في الصين من حيث العدد والمكانة ، وقد



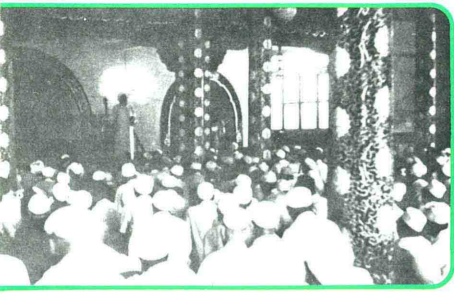
\* مدخل جامع كوانجو \*



﴿ من علياء جامع كوانجو ﴿

نشأت من خليط كبير من قوميات قدية ، بما في ذلك الجالية العربية والفارسية ، فحينا كانت الصلات الصينية التجارية واسعة مع مناطق الحجاز والخليج العرب ، كان عدد من التجار العرب والفرس يفدون إلى : قوانغتشو ، وتشيوانتشو ، وقنجنفو وغيرها . فتزوج كثير من هؤلاء بنساء صينيات ، واستقروا في الصين ، وتوالدوا فكان منهم قومية «هوى ــ Hul ».

ثم لما دخل المغول في القرن ١٣ م، إلى الصين تراوجوا مع القوميات الأخرى، فتكون من الخليط ردف لقومية «هوي» وتكلموا اللغة الصينية مدموجة بكثير من الألفاظ العربية والفارسية. وما زال الهوي شيباً وشباباً مسلمين، وأكثرهم يجيدون العربية أو يتشوقون إليها، ويلي قومية هوي في الأهمية قومية «ويغور» ويسكنون منطقة «شينغيانغ». ويتزاحم المسلمون في الشيال الغربي لأنهم أقرب إلى العالم الإسلامي برأ، وفي الجنوب الغربي لأنهم أقرب إلى الوطن العربي بحرأ، وكلهم سنيون أحناف، وهذا دليل على أن الإسلام جاء عن طريق العرب أو عن طريق أفغانستان،



★ مسلمون من الصين أثناء صلاة عيد القطر \*



★ النهنئة بالعبد تغمرها غبطة الفرحة عند كل مسلم 🖈

#### كيف دخل الإسلام إلى الصين؟

اختلف دخول الإسلام إلى الصين عنه إلى الأقطار الأخرى . ونظراً إلى بعد تلك البلاد فإن المؤرخين لم يسجلوا هذه الخطوات . وما نعرضه الآن ليس خافياً بل مطوي في سجلات أقوام تلك البقاع . وقد كان دخول الإسلام عن ثلاث طرق ، نسجلها حسب أهميتها وحسب تتابعها التاريخي :

1 - طريق التجارة: تشاء الصدف أن يكون العرب والصينيون عبين للتجارة والمغامرة، مبالين إلى تخطي مواقعهم بحثاً عن الكسب المادي. ولئن عرف الصينيون بلاد العرب براً عن طريق الحرير، فقد عرف العرب الصين بحراً تجارة ودعوة. وكيف لا ؟ والبحر العربي كانت تجوبه السفن العربية شرقاً وغرباً، وتؤمه السفن الخملة بأفضل ما عند العرب لتفرقها في شواطئ الصين، ثم لتحمل ما تنتجه الصين لتفرغها في العواصم العربية وعلى رأسها هكة.

ونشطت البحرية العربية في صدر الإسلام، وأخذت تتسطع إلى

الشواطئ واحداً تلو الآخر ، حتى توقفت في ميناء «تشيوانتشو». ولقي العرب هوى في هذه المدينة ، فاستوطنها بعضهم وأسموها «تسيتون» ثم غدت «زيتون». ويقول ابن بطوطة : «لما قطعنا البحر كانت أول مدينة وصلنا إليها مدينة الزيتون . وهذه المدينة ليس بها زيتون ، ولكنه اسم وضع عليها . والمسلمون ساكنون بمدينة على حدة » . وقد بلغ عددهم عشرة آلاف . ولقوا ترحاباً كبيراً من قبل السكان . فثلاً انتخب أبو شوقي » رئيساً لدائرة التجارة والملاحة فيها ، وتولى مقاليد التجارة الخارجية فيها مدة ثلاثين سفينة كانت تمخر عباب البحار ، ومركزه أحد موان الصين .

ولعل أبرز خبر سمعته أن المكتشفات الأشرية البحرية عثرت على سفينة في قاع البحر عام ١٩٧٤م، يرجع تاريخها إلى ما بين القرنين ١٢ و ١٣م. وقد عثر في مقصورتها على بعض منتجات الشواطئ العربية. كها عثر على لوح خشبي فيها حفر عليه اسم «على» برهاناً على عروبة السفينة.

كما كشفت الآثار في مدينة «شيآن» على ثلاثة دنانبر أموية سبكاً في مطلع القرن ٨م. وتعد هذه الدنانبر أقدم الآثار الإسلامية المكتشفة في الصين.

لم يكن نزول العرب في الشواطئ الصينية كنزول الدول المستعمرة، ولا كهجوم القراصنة. بل كانوا تجارأ مسالمين، ودعاة ناصحين، ولهذا لقي التجار العرب ترحاباً كبيراً من قبل الشعب ومن قبل الإمبراطور، ومن حسن حظ الإسلام أن التجار كانوا صورة صادقة للمسلم الصادق، لذا توافدوا على الإسلام يتعلمونه من التجار ومن رجال الدين الذين رافقوهم.

وكانت الحكومة تمنع عن التاجر المسلم الفساد، ويقولون: لا نريد أن يسمع في بلاد المسلمين أنهم بخسرون أمواهم في بلادها، فإذا قدم التاجر المسلم إلى بلد في الصين خُير بين النزول عند تاجر متوطن ومين نزوله في الفندق . فإن نزل في الفندق سلم ماله إلى صاحبه، وعلى صاحب الفندق أن يشتري له ما يخب، ويقول ابن بطوطة: «وأما إنفاق ماله في الفساد فشيء لا سبيل له إليه».

ولم تكن (الزيتون) هي الميناء الوحيد الذي كان ينزل فيه العرب، بل إن الشاطئ الصيني بطوله كان يعج بالتجار العرب والمسلمين، ومنه تسربوا إلى قلب الصين.

وأبحرت السفن الصينية بالتالي إلى شواطئ بلاد العرب ، تحمل إليها الخرير والخزف والذهب والفضة والقصدير . وكانت مسكة وعدن وبغداد مراكز بيعها بحراً ، كما كانت دمشق وحلب والقاهرة مراكزها البرية . وقد سجل عدد من البحارة الصينيين ما رأوه في البلاد العربية في مذكراتهم . ف وانغ دايوان الطلق عدة مرات بسفنه من «تشيوانتشوا» . وحين استقر في وطنه ألف كتاباً بعنوان الموجز عن جزر القبائل » ، تناول فيه الحديث عن المناطق والدويلات الكائنة على جزر القبائل » ، تناول فيه الحديث عن المناطق والدويلات الكائنة على



\* عروسان مسلمان \*

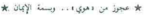


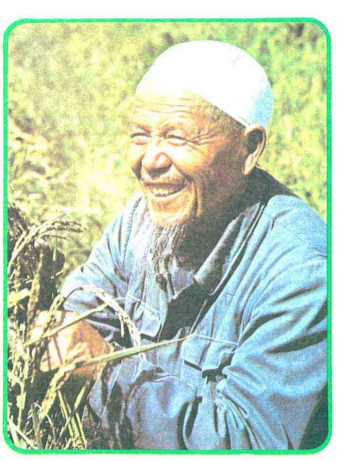
★ طفل مسلم يحمل الزهور في حفل زفاف \*

سواحل الخليج وشبه الجزيرة .

كما أن البحار المسلم الصيني «تشينغ خه» زار ثـالاثين بلـداً في الغرب بين ١٤٠٥ ــ ١٤٣٣ م، كثير من هـذه البـالاد عـربي . وفي عـام ١٤٣٣ م، حمل مسكاً وخزفاً إلى مكة ، ثم عاد بالبضائع العربية . وصـور الكعبة المشرفة لأن الملك الصيني «يريد أن يطلع على ما يشوق الناس إلى دخول الإسلام! « . وذكر أحـد رجـاله في كتـابه أن : مكة في تلك الأيام مزدهرة اقتصادياً ، ووافرة المنتجـات كالــدخان والقمــح والقــرع







★ وجه مشرق كله إيمان من هوي 🖈



الله جيلان مؤمنان الله

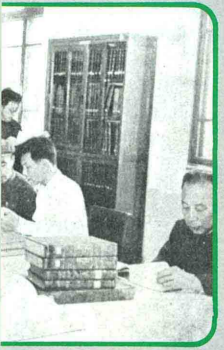
والخضروات والبلح والزمان والكمثرى والخوخ (الدراقن) الكبير الحجم . وتكثر فيها الجهال والخيل والبقر والغنم والدجاج والبط والحهام ، بالإضافة إلى الحيوانات النادرة كالزراف والأسود والنعام والغزلان وكثير من العقاقير والأحجار الكريمة . . وهذا تسجيل رائع عن وضع مكة المشرفة في القرن الخامس عشر .

لا على العلاقات التاريخية: لم تتسم الاتصالات السياسية
 بين الصين والبلاد العربية بأية سمة عـدائية، بـل اتســمت بـالعلاقات

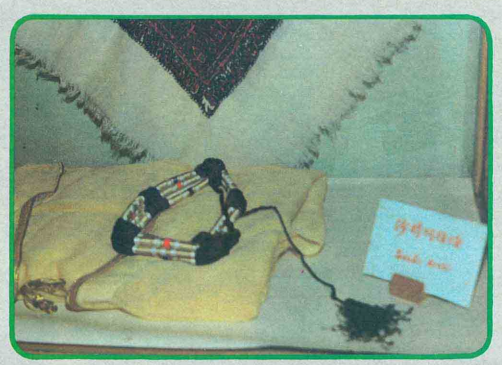
الوطيدة . وكان اسم أمير المؤمنين عندهم (هنسي موموني) ، ويسمون أبا العباس السفاح (أبا لوبا) ، وهارون (آلون) . وكان العربي عندهم يدعى (تاشي) . والكلمة محرفة عن (تاجر) . وهذا دليل على أن العربي جاء إليهم ؛ أولا بصفة التاجر ، والصينيون لا يلفظون الراء فصارت الكلمة (تاجي) ثم (تاشي) .

ويرى بعضهم أن الكلمة محرفة عن (تازي) الفارسية . ولهذا نـرى ضرورة تحليل هذه اللفظة ، لنبين عروبتها . إن كلمـة (تـازي) بـطلقها

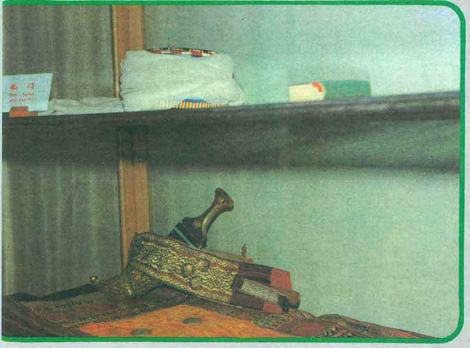
مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ٩٧



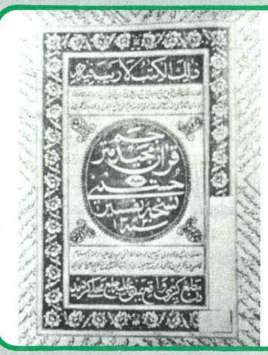
\* جانب من مكتبة الجمعية الإسلامية \*



★ من هدايا المملكة العربية السعودية \*



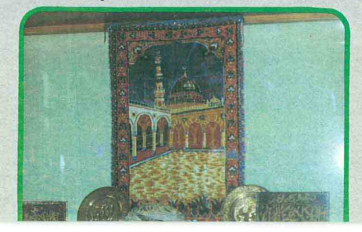
\* من هدایا الین \*



السخة مفسرة من القرآن طبع يومياى \*

الفرس على العرب، ومعناها في لغتهم (المغير) لأن العرب كانسوا يغيرون على بلادهم، واشتقوا منها فيا بعد المصدر (تاختن) بمعنى الاغارة، والحقيقة أن أصل الكلمة (طيء) اسم القبيلة التي كانت مضاربها على أطراف الخليج، فأطلق الفرس اسم الجزء وأرادوا به الكل، وبما أن الطاء غير موجودة في لغتهم نطقوها تاء، ولدى النسبة إلى (تي) قالوا بلغتهم (تازي)، تماماً كما نسبوا إلى (ري) فقالوا (رازي)، والمعنى الأول أقرب إلى الصواب، والكلمتان عربيتان على أية حال.

★ من هدایا انغانستان 🖈 🔻







★ من انيمين رئيس معهد اللغات \_نائب الجمعية\_ إمام جامع بكين ★



★ كاتب المقال مع الحاج قاسم الكاشغري \*



\* الشيخ ماتيان تشانغ يظالع أحد كتب النفسير \*

وكان يؤم الصين بعوث عربية كثيرة ، ولا سيا في العصر العباسي . فقد سجلت الكتب الصينية أن العباسيين أرسلوا سبع عشرة سفارة بين ١٩٦٨ – ١٠٦٣م ، وكثيراً ما يميل بعض المرافقين إلى الاستيطان في بعض أنحاء الصين .

٣ ـ طريق المغول: قدم المغول إلى بلاد العرب كفاراً فاتحين بدءً من القرن السابع الهجري، ثم عادوا إلى الهشد وشمال الصين مسلمين، محبين للعرب والعربية، عادوا إلى بالادهم، وهم يحملون

القرآن. ويرافقهم في عودتهم هذه علماء وجنود.. وكلهم مسلمون. ولعل مما يلفت النظر، ويدعو إلى الافتخار، أن يلتى المرء في كل أنحاء الصين الإسلام والقرآن وألفباء القرآن منتشرة بفضل المغول منذ القرن ١٣ م، حتى اليوم.. والغد. فقد تنبهت إلى وجود حروف عربية الأصل تزين قصور الاباطرة التي زرناها. فسألت عنها فأخبروني أنها ألفباء المغول. ولقد كتب المغول أول ما كتبوا تقريباً بالألفباء العربية، ولن نشى أن عدد المغول المسلمين يعادل نصف المسلمين.



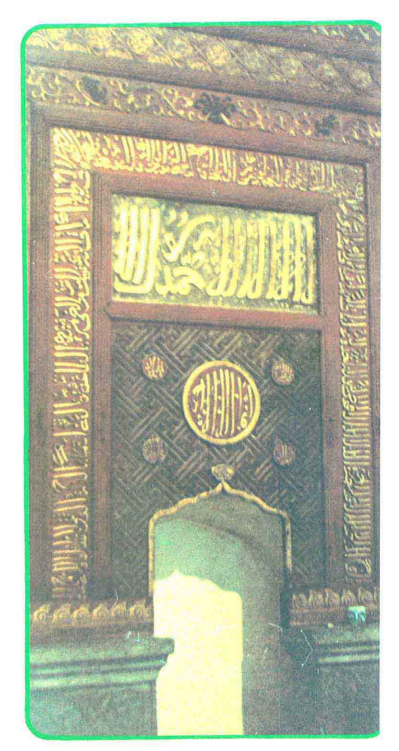
الله صلاة الجمعة في جامع درنفني \_بكين الله

ولقد أسس المغول أسرة " يوان " من ١٣٧١ \_ ١٣٦٨ م. وجعلوا عاصمتهم في بادئ الأمر كاشغر، ثم طلب الإمبراطور المغولي إلى أحد المهندسين العرب \_ الموجودين في بلاطه \_ أن يجدد بناء بكين لتكون عاصمة له . واشترطوا فيمن يعين موظفاً في البلاط أن يتقن لغة المغول ، ويكون مسلماً . ولهذا وجدت في عصرهم ثماني ولايات من أصل اثنتي عشرة ولاية ، يحكمها ولاة مسلمون ، وبعضهم من أصل عربي كالسيد عمر شمس الدين الذي تولى ولاية " يوننان " ، هاجر من نجاري إلى

الصين ، وجدّه من مكة المكرمة . وقد نشط التجار العرب في عصره ، وبني اثني عشر مسجداً ، ما زال اثنان حتى اليوم .

#### مساجد المسلمين في الصين

في أيام العصابة الأربعة أغلقت أبواب المعابد كلها، واستخدمت مخازن ومستودعات. ولقد حكى لي إمام جامع شانغهاي أن مسجدهم



🖈 محراب جامع هانكجو 🖈

ظل عدة سنوات مستودعاً للخضروات التي تنزل إلى السوق. وبعد زوال حكم العصابة فتحت المساجد، ورعمت بعناية المسلمين.

وفيها يلي لمحة عن بعض المساجد القديمة والمجددة التي زرناها أو حُــدثنا عنها :

مسجد المنارة: يعتبر مسجد المنارة، في بلدة كوانجو،
 أقدم مسجد بني في الصين. وما ذال المسجد قامًا حتى
 اليوم، يؤمه الناس في صلواتهم، ويتسع لألف شخص. ولقد بنيت

المنارة شاهقة لتهتدي السفن القادمة ليلاً بنورها . وهذا يثبت أن العرب هم الذين بنوا المسجد ، وأن مدينة كوانجو كانت من المدن الساحلية التي نشط فيها الإسلام منذ فجر الإسلام . وما زال في كوانجو أكثر من خمسة عشر ألف مسلم ، نصفهم في المدينة ، ونصفهم في القرى . ولمسجد المنارة اسم آخر ، ولعله هو الأصل ، هو مسجد الاشتياق إلى النبي على قدر البعد .

• مسجد العنقاء: يلي المنارة في السّهرة، ويقع في مدينة هانكجو . يني هذا المسجد منذ أكثر من ثمانية قرون ، على هيئة العنقاء: فهيكله يشبه الطائر ، ورأسه محرابه ، وذيله بابه . وقد قصل رأس العنقاء مؤخراً بسبب توسيع الشارع . ولما سألت أحد أثمة المسجد عن سبب تسميتهم المسجد بالعنقاء ، أجاب بأن الصينيين يقدرون العنقاء كثيراً .

• مسجد الذكرى: واسمه الصيني (واي شن تزي) في مدينة كانتون. وهو الذي يحكى أن سعد بن أبي وقاص بناه. وهناك شاهد على القبر كتب عليه اسم « وقاص » بشكل واضح. وقد اختلف في سنة بنائه، فهي إما ٢٧٠ م وإما ٧٤١ م.

● مسجد تشيوانتشو: وهو من أشهر المباني الإسلامية في الصين التي ما زالت موجودة. وقد جدد بناؤه عدة مرات. يرى الداخل عليه نقوشاً على الجدار تذكر أنه «بني الجامع على يد العرب سنة ••• كما نقش على أحد جدرانه أن شخصاً يدعى «أحمد» قدم إلى الصين سنة •• ٧٠ هـ ، لترميمه وتجديده بشكل يشابه مساجد دمشق.

● مسجد بكين: أقلتنا السيارة في صبيحة عيد الفطر إلى مسجد دونغسي وقال المرافق: هذا هو المسجد الجامع لبكين. كنت أتصور أنني سألق مسجداً متهدماً عتيقاً يتسع لبضعة عشر شخصاً. غير أنني رأيته جامعاً كبيراً، مبنياً بهندسة صينية ذات طابع إسلامي، مؤلف من ثلاثة أفنية وعمرات وأروقة وقاعة زينت بالنقوش والآيات الكريمة والشهادتين بخط كوفي جلي.

وعندما دخلنا المسجد ترامت إلى أبصارنا القبعات البيضاء التي يلبسها الصينيون في المسجد وخارجه . وإلى جانبهم المسلمون الأجانب من أعضاء السلك الدبلوماسي والجاليات والطلاب . وكان يضم أكثر من أربعمئة رجل عدا النساء اللائب كان لهن قاعدة جانبية خاصة .

وإثر انتهاء الصلاة تعالت الجملة (عيد مبارك) على ألسنة النياس، وهم لا يعرفون غيرها، يتبادلون بها النهاني بين الصينيين وغير الصينيين. وانتظرت خروج المصلين والمعايدين لألق الحاج صالح إمام الجامع. وبعد أن هنأته على عربيته الفصيحة التي خطب بها سألته عن الجامع فقال:

فقال: ـ بني هذا الجامع عام ١٤٤٧ م، على نفقة «تشن يو» الـذي يرجع أصله إلى العرب الذين استوطنوا بكين منذ أمد بعيد. كان «تشن يـو» رجلًا صالحاً وغنياً، تقلد منصباً عالياً في الجيش الإمبراطوري.

وقال: لم تقتصر مهمة الجامع على الصلاة بل شملت لقاءات وعظية وتوجيهية ، كما كان مدرسة تعلم أصول الدين ومبادئ العربية . وقد درست في هذا الجامع منذ أن كان عمري أربعة عشر عاماً أي منذ خمسين سنة تقريباً . ثم نشدت العلم في مساجد صينية أخرى ، وشاركت المرحوم



▲ ★ الأطعمة الإسلامية في شارع البوابة الأمامية \_بكين ★ ◄

« محمد مكين » في ترجمة معاني القرآن الكريم إلى الصينية .
وسألته عن مهمة الإمام في كل بلدة ، فأجاب :

\_ مهمة كل إمام \_ عدا الصلاة والوعظ \_ واسعة ، فهي تشمل : عقد الزواج ، وتسمية الأولاد المسلمين ؛ فلكل مسلم اسم إسلامي وآخر صيني \_ واسم الإمام هو «آن شي وي » \_ ومساعدة المسلمين على حل مشاكلهم . وقد نشرف على الذبح ، ونقرأ القرآن في حفلات الزفاف ، أو عندما يرزق الزوجان طفلاً ، أو للصلاة على الميت .

لم يكن جامع دونغسي هو الوحيد في العاصمة ، بل فيها عدد من المساجد ، من بينها «مسجد نيوجين» الكائن في شارع البقر .

#### الجمعية الإسلامية

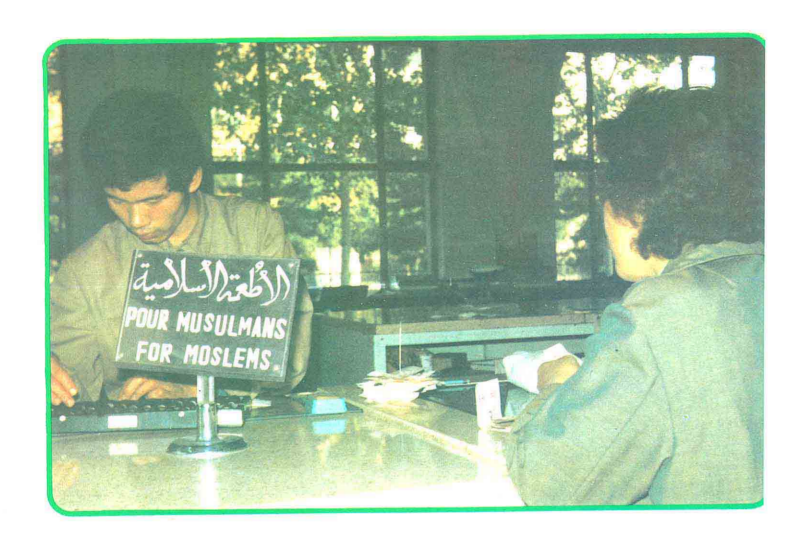
جذبت قبابها الخضراء المغولية الهندسة أنظارنا نحن الوفد السوري. واستقبلنا الحاج محمد على والحاج إلياس نائبا رئيس الجمعية (السافر) والحاج صالح إمام جامع يكين وفضيلة العالم الحاج قاسم. وبعد أن تبادلنا كلهات الترحيب طلبنا تعريفاً موجزاً عن الجمعية وعن نشاطها. فحدثنا إلياس قائلاً:

\_ أنشأ هذه الجمعية الحسنان برهان شهيدي ونور محمد

وغيرهما عام ١٩٥٣م. وباشرت بطبع القرآن، وترجمة معانيه إلى ثماني لغات صينية. ثم طبعت الجمعية بعض الكتب الدينية للتدريس، كيا أصدرت مجلة «المسلمون في الصين» تعكس حياتهم وواقعهم، وتقدم لحات عن تاريخ الإسلام وواجبات المسلمين.

وقد انبثق عن الجمعية معهد ديني ، أغلق أيام الشورة الثقافية ولما يفتح . كان يربي الشباب ليكونوا أثمة وعلماء ومعلمين للعربية . ومن أسرز مهمات الجمعية إعداد الحجاج سنوياً . فني عام ١٩٥٢م ، سافر الوفد الأول غير أن الانجليز منعوه من الاستمرار عندما وصل إلى كراتشي . وفي عام ١٩٥٤م قابل «تشوإن لاي» بعض الزعاء العرب ، وعلى رأسهم المغفور له «الملك فيصل » عاهل المملكة العربية السعودية ، وعبر له عن رغبة المسلمين في زيارة الحجاز لأداء فريضة الحج . فلتي أذناً صاغية من المغفور له الملك فيصل . وهكذا تكون الوفد الثاني عام ١٩٥٥م ، من غير انقطاع حتى كانت الثورة الثقافية عام ١٩٥٥م ، فخنقت الحريات الدينية وتوقف الحجاج عن الزيارة .

ثم قنا بجولة اطلاعية في عدد من القاعات ، شاهدنا فيها المكتبة التي تضم مجموعة نادرة من مخطوطات القرآن الكريم المحالاة بماء الذهب . كما شاهدنا الهدايا المقدمة إلى الجمعية من : سروية ، المملكة العربية السعودية ، اليمن ، العراق ، السودان ، مصر ، أفغانستان



وباكستان .

وقد لفت مظهر الشيخ « قاسم الكاشغري » انتباهي من بين الحضور ، ذكرني بعلماء العصور الإسلامية الماضية ، وحادثته بالفارسية التي نجيدها ، وسألته عن عمره وعلمه وبلدته فقال ما ترجمته :

عمري الآن ٧٦ سنة ، من بليدة «كاشغر» الواقعة في الشيال الغربي . وكاشغر مشهورة في التاريخ بمدارسها منذ ألف سنة ، فقد خرجت جحفلاً من العلياء الأعلام . وبعد أن أتممت دروسي قصدت الهند ودرست في دهلي ولكنو قبل تحرير الصين . ومن هناك قصدت زيارة بيت الله الحرام عام ١٩٤٨م ، ثم عدت إلى كاشغر . ولقد قرأت وأقرأت العربية والفارسية وعلوم الدين مدة أربعين سنة . والآن أنا الإمام الأكبر في منطقة «سينغيانغ» . وقدمت منذ أيام إلى بكين .

في بلدتي أكثر من ٦٠ ألف مسلم ، وفيها عدد من المساجد ، أكبرها المسجد الجامع ، ويتسع لعشرين ألف مصل . وكثيراً ما يؤدي المسلمون صلاتهم خارجه في الجمع والأعياد من كثرة الزحام .

#### من عادات المسلمين اليوم

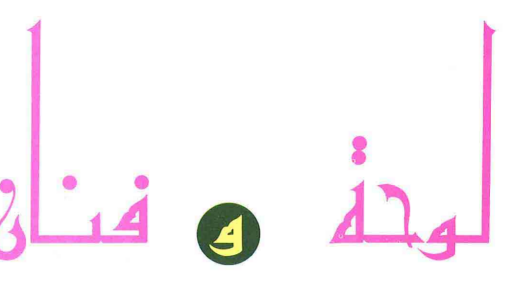
يقيم أبناء قومية هوي حفلات الزفاف يوم الجمعـة مـن كل أسـبوع .

وتعتبر أول جمعة عقب عيد الفطر \_ بنظرهم \_ أفضل هذه الحفلات . حيث يركب الرجال والنساء من أهل العروسين عربات مرينة بأنواع الحرير الملون ، كما يزينون الخيل التي تقود العربات ، ويجوبون بها أطراف القرى والأحياء . ثم تقام وليمة يحضرها الإمام ، وتقدم فيها اللحوم

المذبوحة وفق الشريعة . ويوم الزفاف وأيام الاستقبال والأعياد لا يسلمون على بعضهم بعضاً إلا بتحية الإسلام (السلام عليكم) فتسمع مجلجلة في كل آن .

ويوم وصولنا إلى «فندق الصداقة» أخبرت مرافقتنا المسلمة رئيس المطعم أننا عرب مسلمون. فأخذوا مباشرة يقدمون لنا طعاماً عربياً مطبوخاً بالزيوت واللحوم وفق الشريعة. وقد حدثتنا مرافقتنا أن المطاعم الإسلامية منتشرة في عدد من أنحاء المدينة. وفي كل سوق زاوية تقدم أطعمة ولحوماً إسلامية للمسلمين وللجاليات. ويكني أن تعلم بائع الحلويات أنك مسلم ليقدم لك الحلويات المصنوعة بالزيوت غير المحرمة.

والطريف بالأمر أننا كنا نصادف في المدن التي كنا نجوبها البائعين المختصين بالأطعمة الإسلامية يعلنون عن ذلك باللغة العربية . وإن كلمة «أكل » العربية يستخدمها المسلمون في كانتون بمعنى الطعام الإسلامي . وإذا لم يكن الطعام إسلامياً فليس «أكل».



### عاصبضة ثلجية

كان شاغله أن يسجل أكثر ظواهر الطبيعة خفاء وندرة، فكرس حياته لها وتحمل في سبيل ذلك الكثير من الصعاب.. فقد

صور الفصول الأربعة ، وابتكر مؤثرات معينة مثل تصوير الضباب والمياه والعواصف ، وفي اللوحة يصور إحدى العواصف

الثلجية التي تهب على بلاده ذات الطبيعة الباردة والجو الرمادي . . فاستخدم اللون الأسود والرمادي والأبيض ليعطي الإحساس بتلك العاصفة وبالجو الضبابي ، تلك الألوان المنبعثة من البيئة التي يجيا

بها . . واستخدم لمسات الفرشاة التي تتحرك في اتجاه دائري لتعطينا الإحساس بحركة العاصفة .

 ولد تبرنر بإنجلترا، في أبريل (نيسان) عام ۱۷۷٥م، وتوفي في ديسمبر (كانون الأول)

عام ١٨٥١م. كان أبوه حلاقاً في لندن، وكان مرتبطاً به أشد الارتباط.. عاش معه خمسة وخسين عاماً، أما أمه فلم يرتبط بها كثيراً لأنها كانت امرأة ذات مراج عنيف.. وكان الجنون

يصيبها من حين إلى آخر.

♦ لم يتلق تعلياً يستحق الذكر، بل ظل طيلة حياته أمياً، ربا أدى ذلك إلى حدة

مــراناً طــويلًا ومســـتمراً على الوسائل الفنية الأساسية لحرفته .

■ دلت المظاهر الأولى لمن لموهبته على ميراث فطري من العبقرية، وكان يتمتع بميزة وهي فضول لا يشبع إلى المعرفة وتجربته وبحشه الدائب عن حقائق الطبيعة.

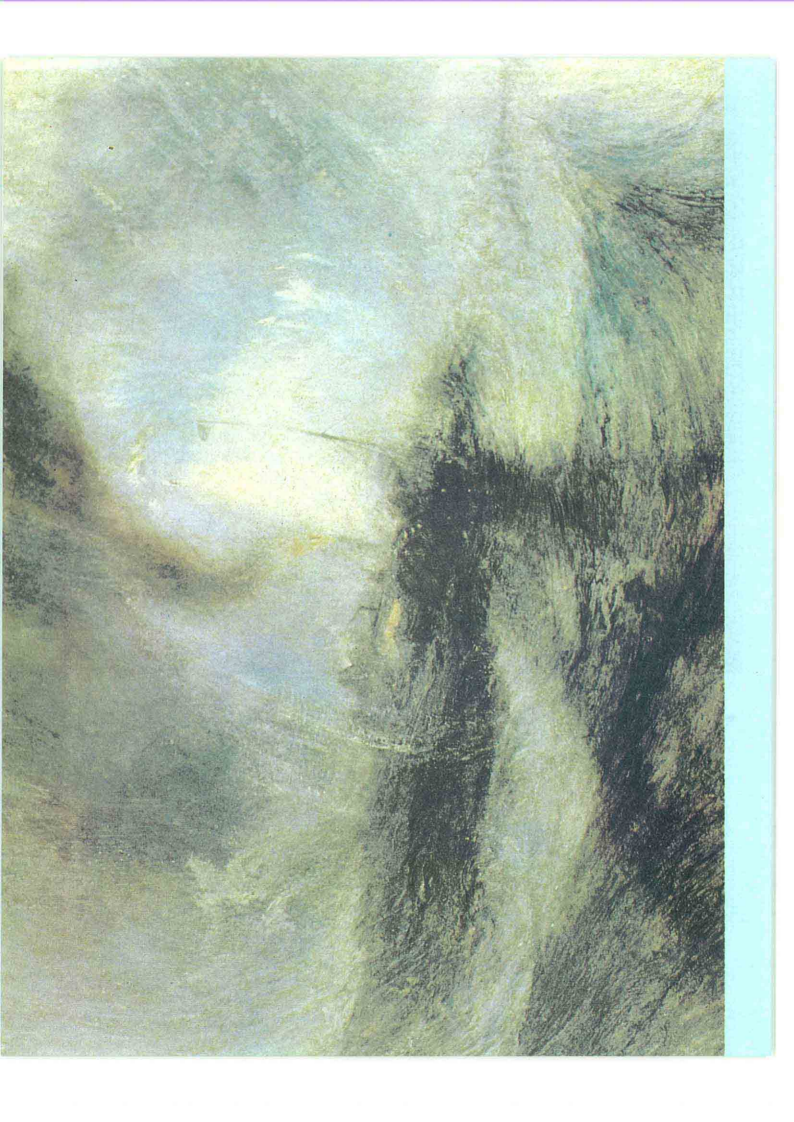
في سن الرابعة والعشرين
 كان عضواً في الأكاديمية الملكية
 بإنجلترا.

● كان اهتامــه الأول في التصوير بالناظر الـطبيعية الخلاوية ، وكان من الممكن أن يكون مصور شخصيات ناجع لو اتجه باهتامه إلى ذلك . . وقد تفوق في فن الألوان الماثية وأصبح من أعظم الأساتذة في هذا النوع من الفن ، لكن الألوان الماثية

كانت بالنسبة لـ وسيلة لغاية التصوير ، وكانت كمنهج للتفسير والاكتشاف لا بد من دمجه في فن التصوير الزيتي .

● يعتبر تبيرنر مصوراً شاعرياً، وأسلوبه يمكن أن ينتمي إلى المدرسة الرومانسية، ليس من جانبها ذو الطابع التصوري المثالي، ولكن من التحديد العلمي للملاحظة.

● إنتاجه الفني متنوع، ويعتبر من أكثر المصورين خصوبة وغزارة، وتمتع بتأثير عظم على الفنانين الانطباعيين والتعبيريين أيضاً.. وبالرغم من هذا إلا أن فنه لم يحظ بالانتشار الواسع بسبب وجود صوره في قليل من المعارض بإنجلترا والولايات المتحدة.













يعتمد العالم في ذكريانه على أفلام كوداكولور، فيهل حَذوت حَددوه؟

ما أن ننتهي من قراءة هذ الأعلان، حتى نكون قد وصلنا اتى ..., ٦ شخص في جميع أنحاء العال من يلتقطون صورًا على افلام كود أكولور، أي ان عن يسمطون صورا على افلام كوداكولور، اي ان هذا العدد من الناس يستعمل ٧٠٠ فيلم في الدفتية أو ١٠٠٠ فيلم في الدفتية أو ١٠٠٠ فيلم فيلم كل يوم، حيث ان كوداك تقدم الفيلم المناسب لكل طرازمن الكاميرات، وغدًا ، عند حاجتك الى فيلم ملون أطلب أفلام كوداكولور. فهل حذوب مَذوب ؟







★ فتاة بورمية تبيع ريش الطواويس ★

النساء الزرافات . . وأخريات جيلات كالفيل!!

تقع بورما على خليج (البنغال) الذي يفصل بينها وبين الهند، ويحدها من الشرق لاووس وتايلند، ومن الشيال والشيال الشرقي تحدها الصين. وتبلغ مساحة بورما (٨٧٨٠٠٠) كم٢، وهي تحتل الجانب الغربي من بلاد الهند الصينية.

> ويبلغ عدد سكانها حسب إحصاء ۱۹۷۲م \_ ( ۲۹ ملیون نسمة ) . وقد کانت هذه الدولة مستعمرة بريطانية ، لكنها استقلت في عام ١٩٤٨م.

> وتعتبر بورما بلاد الحرارة الشديدة والمطر الغزير والفيلة والجاموس وحقول الأرز والغابات الكثيفة.

> ومدينة (رانجون) هي أكبر مدن بورما وتقع في دلتا نهر (إروادي)، وتقع (ماندالي) المدينة الثانية على نهر (إروادي) أيضاً وعلى بعد (٤٠٠) ميـل مـن مصبه. ويستخدم الفلاحون الجاموس في أعمال الزراعة ، كذلك يعمل عدد آخر من السكان في حقول البترول وغيرهم في قطع الأخشاب من الغابات.

وتصدر بورما الأرز والبترول وخشب (التيك) الشديد الصلابة. وتستخدم الفيلة في نقل الخشب إلى النهر ، ومن ثم تطفو هـذه الأخشاب على سطح النهر إلى أن تصل إلى المصانع. وقد تردد اسم بـورما كشيراً خلال الحرب العالمية الثانية ، لأنها كانت الطريق الوحيد اللذي ينقسل الحلفاء عسبره الإمدادات إلى الصين.

ولعل وقوع بورما بين قبطرين كبيرين هما الهند والصين قد جعلها تتأثر من النواحي اللغوية والعرقية والدينية لهـذين البلـدين. وفي بورما العديد من القبائل واللغات واللهجات المختلفة وفيها عادات غريبة لبعض القبائل والأقليات نتناول بعضاً منها هنا.

#### • النساء الزرافات •

بالقرب من الحدود الشمالية في المناطق الجبلية وعلى التحديد بالقرب من حدود (لاووس) نرى نساءً استطالت أعناقهن بشكل غريب حتى أطلق عليهن اسم (النساء الزرافات). وتضع المرأة حول عنقها طوقاً لولبياً على شكل حلقات معدنية قد يبلغ ارتفاعه أحياناً إلى ثلاثين سنتمترأ . ومن عادات هؤلاء القوم \_ الـذين لا يزيد عددهم حالياً عن ٢٥,٠٠٠ نسمة\_ أن البنت الصغيرة إذا بلغت من العمر خس سنوات ، فن الواجب على أهلها أن يضعوا لها أول طوق ، وتجري هذه العملية على يد (عراف) القرية الذي يقوم بذبح دجاجة لكى يستشير النجوم ويحدد أنسب الأوقات \_على حد زعمه\_ لوضع أول طوق في عنق الفتاة . ويقوم العراف بتشكيل حلقات من النحاس يبلغ ارتفاعها ثمانية أو تسعة سنتمترات يلفها حول

عنقها . وهكذا يتعطل رأس البنت عن الحـركة وكذلك عضلات عنقها ، وتقوم الحلقات النحاسية بحمل ثقل رأس الصغيرة بدلا من فقرات العنق وعضلاته . وبعد سنتين من ذلك يقوم العرّاف بإضافة حلقة جديدة إلى الطوق تصل إلى تحت النقن. وتتكرر هذه العملية عدة مرات حتى بعد سن البلوغ، وفي كل مرة يجري شد الحلقات على الرقبة مما يجعل عضلات العنق تستطيل وتستطيل ، وكلم ازداد عدد حلقات الطوق في عنق الفتاة ازداد معه تبجيلها ، ولذلك تتبارى الفتيات في القرية في زيادة حلقات الطوق، وعندما يبلغ الطوق أقصى عدد ممكن من الحلقات تضيف الفتاة إليه سلاسل وأطواقاً وعقوداً أخرى تحيط به وتتدلى على صدرها زيادة في المباهاة ولإثارة الإعجاب. إضافة إلى طوق العنق هنالك أطواق

للساقين ، يدل عدد حلقاتها على ثروة

الفتاة ، وتعتبر أيضاً رمزاً من رموز

الجمال. وهكذا ترافق هذه الأطواق

النحاسية المرأة حتى وفاتها . ويبدو أن الفتيات البورميات بدأن يضقن ذرعاً بهذه الأطواق بسبب العذاب الذي تعانيه كل واحدة منهن إذا فكرت في إزالــة الـطوق. وحسب أعراف هؤلاء القوم، إذا خانت المرأة زوجها فإنه يأخذها إلى العراف طالباً استرداد شرفه، وهكذا تعاقب المرأة أمام أهل القرية جميعاً بنزع حلقات الطوق الذي يحيط بعنقها وذلك يعنى الموت الحتم طبعاً! ذلك أن الرأس يستند إلى تلك الحلقات ، وإذا تم نـزعها فـإن العنق الطويل المدقيق وعضلاته السواهية لا تستطيع أن تحمل ثقل رأس المرأة اللذي يسقط إلى أحد الجانبين لا محالة مؤدياً إلى انكسار فقرات الرقبة ويتبع ذلك الوفاة . فاذا أراد شخص ثالث أن ينقذ المرأة عليه أن يسند

ويسبب الطوق النحاسي العديد مسن الأمراض في بلد يجمع مناحه بين السرطوبة والحرارة إضافة إلى التعرق واحتكاك الجلد بالنحاس يسبب التهابات حادة . وغالباً ما تقوم النساء برش دقيق الأرز بين الرقبة وحلقات

الطوق إضافة إلى بعض العقاقير والأعشاب التي يصفها لهن عراف القرية .

#### • جيلة بجم الفيل ••

هل تصدق أن ضخامة الفيل وطريقته في السير والحركة يمكن أن تكون رمزاً للجهال؟!

هذا ما هو حاصل لدي قبائل (الكاياك) في بورما . لذلك فإن نساء (الكاياك) يلبسن عند مفصل الركبة في كل ساق حلقات نحاسية ضحمة يبلغ وزنها ستة كيلو غرامات، مما يجعلهـن بـطيئات الحـركة، متثاقلات أثناء سيرهن ، كما يجبرن على إبعاد القدمين عن بعضهما وهذا يعطيهن أناقة الفيل ، كما يعتقدن أن أرواحهـن تسبتقر في مفصل الركبة! ولـذلك فانهن لا يخلعن تلك الحلقات النحاسية مطلقاً . كما تحاول كل منهن أن تزيد وزنها عن طريق التهام كميات كبيرة من الطعام ، حتى يحظين بالاحترام اللائق وينظر إليهن على أنهن ثريات. فشالهن في الحياة هو التشبه بالفيل ذلك الحيوان الضخم الذي يرمز عندهن إلى القوة والجمال.

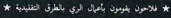
وكليا ازداد وزن المعدن اللذي تحمله المرأة في ساقيها ازداد حظها في أن تتزوج قبل غيرها . وبالطبع تنتقل الـثروة النحاسية وتضاف إلى أملاك الزوج السعيد بعد الزواج!

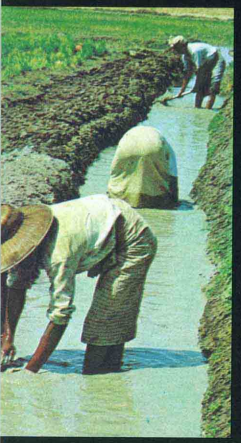
#### ● صراع الديكة ●●

لعل مصارعة الديكة من الأمور التي تنتشر ليس في بورها وحدها بل في أغلب بلاد الهند الصينية . ولذلك يربي كل قروي ديكا يغذيه تغذية خاصة ويدربه على فنون القتال ، استعداداً للنزول إلى حلبة المصارعة . فإذا فاز الديك في المباراة وصرع الديك الآخر ، فإن غنه يرتفع ارتفاعاً كبيراً ، ويقوم صاحب الديك الفائز بتنظيم المباريات في القرى الأخرى مما يدر عليه ربحاً مادياً كبيراً القرى الأخرى مما يدر عليه ربحاً مادياً كبيراً .



\* فلاح بورمي من منطقة (ماندالي) \*



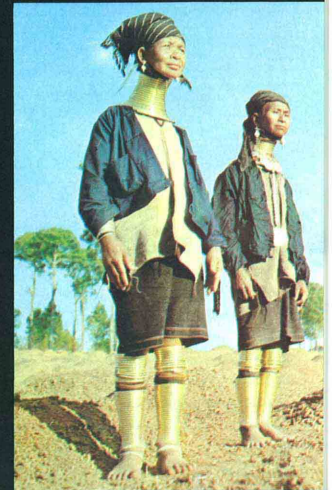


رأسها حتى لا يميل أو يقع!



★ استخدام الجاموس في حراثة الأرض 🖈

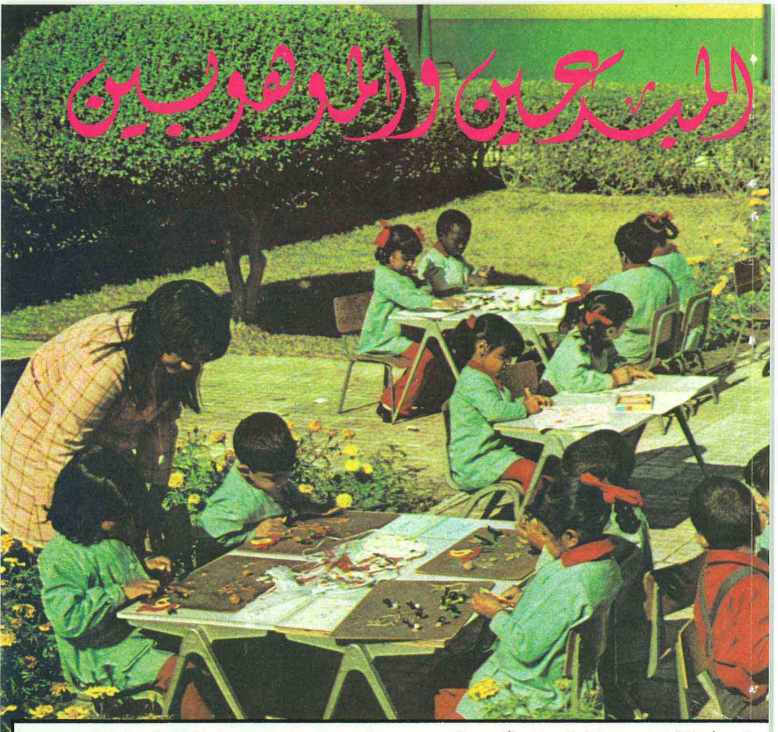
★ أطفال من مدينة (رانجون) يرتدون ملابس واقبة من المطر ★



\* النساء الزراقات \*







المهتمين في هذا المجال على مستوى الوطن العربي كله ، لأن توجيه الجهود لتنمية هذه الفئة الموهوبة المتفوقة المتميزة من المجتمع أمر ضروري ، لا لتنمية سائر الموارد المادية فحسب ، بل لتفجير ما بالبشر من طاقات مبدعة لا نهاية لها (۱) .

وقد عرف العرب المسلمون أهمية هذه الفئة في المجتمع ودورها البناء . وقد وقف ابن الجوزي كتابه المسمى « الأذكياء » الذي يحتوي على ثلاثة وثلاثين باباً في وصف الأذكياء وأخبارهم وأحوالهم ونوادرهم ، وفي الباب الرابع من كتابه يذكر العلامات التي يستدل بها على عقل العاقل وذكاء الذكي (\*) .

وظلت الطريقة الوصفية الطريقة المتبعة للتعرف على الموهـوبين

والمتفوقين ، ووصف أحوالهم ، حتى ظهور الـطرق الموضوعية في التعـرف على الموهوبين والمتفوقين ، وإبرازها .

#### أسباب الاهتمام بالموهوبين والمتفوقين

تحرص الدولة المتقدمة في العالم اليوم ، على رعاية أبنائها الموهوبين والمتفوقين عقلياً ، وتحاول جاهدة لاستثار إمكاناتهم على أوسع نطاق ، ولتوظيف قدراتهم لخدمة مجتمعاتهم اقتصادياً واجتاعياً وثقافياً . وتعود أسباب حرص الدول المتقدمة على توجيه العناية والرعاية الخاصة بهذه الفئة من المتعلمين ، إلى أن المتفوقين عقلياً أو الموهوبين ، يكونون قطاعاً

مهمَّ من القوى البشرية ، والإمكانات الإنسانية الكامنة ، الــتى ننتــظر الاستفادة من تفوقها وقدراتها الفذة وتوظيفها لخير الإنسانية . بما لهـذه الفئة من ذكاء عال ، ومواهب خاصة ، وقدرة على الابتكار ، والتوجيه والقيادة ، ولأنهم هم الأكثر قدرة وموهبة ، لفتح آفاق جـديدة متسـقة ، للتغلب على المشكلات الراهنة التي تواجه مجتمعاتهم من أجل تحقيق السعادة والأمن والاستقرار والطمأنينة لمواطنيهم.

وقد أخذت الدول النامية ، ومنها البلاد العربية ، تسير على هدى خطى الدول المتقدمة بهذا المجال. فأخذت تهتم بتربية الموهـوبين مـن مواطنيها ، وتزايد إحساس هذه الـدول وشعورها بـالحاجة الملحـة ، إلى معرفة أفضل السبل والطرق الناجعة للتعرف على أبنائها المتفوقين عقليـًا . ولكشف الموهوبين، والـوقوف على حقيقـة خصـائصهم، الانفعـالية والعقلية ، والاجتاعية ، وأنسب الطرق التربوية والأساليب التعليمية لتربيتهم وتعليمهم . من أجل التمكن من تقديم الرعاية التربوية والتعليمية المناسبة التي تمهد الطريق أمام الاستفادة من إمكاناتهم ، وتوظيف مواهبهم وتفوقهم لخير مجتمعهم ووطنهم.

من مظاهر الاهتمام التربوي والتعليمي بهذه الفئة الموهوبة المتفوقة مسن أجل تقديم رعاية تربوية وعناية تعليمية خاصة لهــذه الفئــة في البــلاد العربية ، المؤتمر الذي عقد في بغداد في الفترة ما بين 37\_77/97919.

وقد دعت للمؤتمر مؤسسة البحث العلمي في العراق، وشاركت فيه دول عربية مثل مصر والكويت، كما شاركت فيه اليونسكو وإنجلترا والاتحاد السوفييتي.

وحاول المؤتمر تقنين سبل التعرف على الموهبين والمتفوقين ، وأفضل الرعاية المناسبة التي يجب أن تقدم إليهم ، إضافة إلى المتطلبات التربوية والنفسية لرعايتهم . وقد بدا واضحاً من خلال البحوث التي ألقيت في المؤتمر، والمناقشات التي دارت فيه، أنه من

الزعامة ، وأصحاب القدرات الإبداعية ، في النواحي الميكانيكية ، وسائر أنواع المواهب الأخرى ، ولشموله يمكن أن يدخل ضمنه كل ذي موهبة في أية ناحية من النواحي ويتمشى مع واقع الموهوبين كما يظهرون عــادة في ويرى الكثيرون من المربين والخبراء وعلماء النفس ومنهم جيلفورد الأميريكي (١٦) الذي اشتهر باهتامه بقياس ظاهرة « الإبداع والابتكار » ، وأن القدرة عليها تعتبر من أبرز العلامات الدالة على وجود الموهبة والتفوق (٧٠ . وبدا ضرورياً الاهتام بمعـرفة هـؤلاء الموهـوبين والمتفـوقين في الإنتاج وفي التقييم بقياس هذه النواحي بالذات ومحاولة التعرف عليها (^) ،

الصعب وضع تعريف واحد محدد للموهبة ، أو التفوق العقلى ، إذ يختلف التعريف للموهبة ، والوصف والتقنين والتحديد للتفوق العقلى باختلاف المقاييس وأساليب التقييم التي يستند إليها في التعريف والوصف والتقنين.

ويظهر التفوق العقلي ، والموهبة لدى الأفراد من خلال النبوغ في ميدان من ميادين النشاط الإنساني، ذلك لأن مجالات التفوق والتمييز والمواهب كثيرة ومتنوعة ، يصل عددها إلى أكثر من (١٢٠) نوعاً . ويميل المربون والخبراء والمفكرون إلى الاعتقاد أن كل إنسان سوى ، لا بد أن تكون لديه واحدة أو أكثر من هذه المواهب، سواء تيسر له أن يكتشفها في وقت مبكر ، أو ظلت كامنة مسترة تنتظر الاكتشاف والتعرف عليها حتى نهاية عمره، وقد تكتشف وقد لا

ويمكن التعرف على المتفوقين والموهـوبين مـن خــلال ســلوكهم الإبداعي ، ويشمل السلوك الإبداعي والإنجاز الإبداعي ، في يشمل ، الاختراع والتصميم والاستنباط والتأليف والتخطيط، والأشخاص الذين يظهرون مثل هذه الأنواع من السلوك إلى درجة واضحة هم الذين يوصفون بالمبدعين (٤) والموهوبين.

ومن الدلائل على وجود القدرات الإبداعية ، عند الفرد وجود ما عكن أن يسمى عـوامل الحـاكمة والتفـكير، والإحسـاس بالمشكلات، والخصب والغنى والطلاقة في ايجاد الأفكار الجديدة المتجددة لحل المشكلة ، بالإضافة إلى مرونة في طرح البدائل ، التي تدعمها قدرة على تنظيم الأفكار والمنظومات بواسطة قدراته التحليلية والتركيبية ، مما يمكنه من القدرة على إعادة التنظيم وإعادة التعريف للكليات ، وتبسيط التعقيد واستيعابه وفهمه ، كل ذلك يجعل العمل الإبداعي يتم، وينجح خاصة إذا تم تحت درجة مناسبة من الضبط التقويمي .

ويعد تعريف (بول ويتي) الأميريكي للموهوبين والمتفوقين عقلياً ، ذا أهمية خاصة نظراً لأن الجمعية الأمبريكية للعناية بالموهوبين ، قد أخذت به . وهو يعرف الموهوب بأنه ذلك « الذي يتصف بالامتياز المستمر، في أي ميدان هام من ميادين الحياة " ( ) .

ومن الواضح أن التعريف يشمل أصحاب الـذكاء العـام المرتفع وأصحاب المواهب الفنية الممتازة ، وأصحاب القدرات الخاصة بالقيادة أو



مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ١١٢

لأن روح العلم والقدرة على خدمة المجتمع وتـوظيف قــدرات الموهــوبين لخدمته لا يكون كما يقول الأستاذ هـايدن ليسـت في اكتشاف الحقـاثق الجديدة بل في اكتشاف طرق جديدة للتفكير.

ومن الملاحظ على مستوى الوطن العربي أن الطفل الموهوب أو المتفوق عقلياً لا يكاد يحظى بالعناية والرعاية المناسبة ، وهي إن وجدت فهي محدودة وقليلة الفائدة إلا بعد أن تظهر موهبته بصورة جلية ويثبت تفوقه ، ونادراً ما تتهيأ السبل لظهور الموهبة ، والتأكد من التفوق ، لأن الكثيرين من الموهوبين والمتفوقين يجرفهم دفق تيار الحياة الدافق ، وتأخذهم تكاليف الحياة وتصاريف العمر ، وتنؤ كواهلهم الغضة الطرية بمتطلبات ظروف العيش مما يؤدي إلى أن لا يتعرفوا على أنفسهم ، وأن يحال كذلك دون أن يتعرف على نبوغهم وموهبتهم وتفوقهم من قبل من يستطيعون أن يمدوا لهم أيادي الرعاية والعناية المناسبة لهم .

ويوجد حسب المقاييس العالمية في القياس والتقويم طرق متعددة للتعرف على الموهوبين والمتفوقين وكشفهم بطريقة مبكرة ، ومن أشهر هذه الطرق الاستناد إلى مقاييس الذكاء وروائزه ، واعتبار الشخص موهوباً إذا حصل على نسبة ذكاء (+ ١٢٠) فما فوق . والطريقة الشانية لاكتشاف الموهوبين والمتفوقين والتعرف عليهم ، هي بالاعتاد على نتائج التحصيل المدرسي ، واختيار الموهوبين من بين النخبة المتفوقة في التحصيل ضمن المجموعات .

وهنا يثور جدل ، وتطرح آراء وأفكار جديرة بالاهتام والالتفات وتؤيدها وقائع وتجارب من الحياة ، ترى أن الموهبة لا ترتبط بالضرورة بنتائج اختبارات الذكاء وروائزه (مفرده رائز) ، ولا ترتبط بالضرورة كذلك بالتفوق التحصيلي ، لأن المواهب المختلفة ، والتفوق العقلي والقدرات الإبداعية والابتكارية تحتاج إلى معايير خاصة ، توضع لقياس كل نوغ من أنواع المواهب ، وخير دليل على ذلك ظهور القدرات الإبداعية والابتكارية عند بعض الأفراد من خلال نشاطهم وأدائهم الدؤوب اليومي لأعمالهم ضمن الجاعة التي يعملون معها .

ومن خلال ذلك كله يمكن تعريف الموهوب بأنه: كل شخص، أظهر تفوقاً واضحاً أو قدرة إبداعية ضمن مجموعته في جانب أو أكثر من جوانب النشاطات الفكرية أو العلمية أو التكنولوجية. ولا يغرب عن البال مدى أهمية الكشف عن الموهوبين في وقت مبكر ومناسب، لأن بقاء الموهبة كامنة قد يؤدي في أكثر الأحيان وأغلبها إلى ضمورها أو انطفاء شعلة اتقادها وعطائها إلى الأبد. وهذا يؤكد على الدور الكبير الملق على عاتق الأسرة في هذا المجال للمساعدة في عملية كشف الموهوبين قبل وبعد سن المدرسة دون التقليل من دور المدرسة والأجهزة والمؤسسات الأخرى في هذا المجال الحيوي الذي يخدم مصلحة الوطن العليا.

ومن أهم توصيات مؤتمر بغداد المذكور للعناية ورعاية الموهوبين والمتفوقين وكشفهم ، التوصيات التالية :

\_ الموهوبون ثروة وطنية في كل بلد عربي لا تقل أهمية عن الـثروات الوطنية الأخرى، لذلك يجب التحري عنهـم بـكل الـوسائل الممـكنة،

وتنمية قدراتهم ومواهبهم واستثهارها في أغراض التنمية الاجتماعية والاقتصادية.

 المواهب متعددة متنوعة لذا ينبغني تنوجيه العناية إلى استجلاء وتنمية واستثار كافة المواهب.

\_ أن يجري اعتباد واستعبال أكثر من وسيلة ومقياس للكشف عن المواهب من نتائج التحصيل المدرسي إلى اختبارات الدكاء، واختبارات القدرات والاستعدادات الخاصة، والمسابقات العلمية وتقارير الأسرة وملاحظاتها، والتقارير المدرسية.

وانطلاقاً من حقيقة ثابتة لا تقبل الشك تقول إن أكبر عدد من الموهوبين يوجد في المدارس على اختلاف مراحلها وأنواعها ، لذا فإن دور وزارات التربية والتعليم في الكشف عنهم ورعايتهم وتنمية مواهبهم وقدراتهم داخل المدارس ، تغدو مهمة أساسية من مهام وزارة الـتربية والتعليم في كل بلد عربي. ويكون ذلك عن طريق إنشاء مديرية تعنى بشؤون الموهوبين والمتفوقين والكشف عنهم ورعايتهم والعناية بهسم بمسا يتناسب ومواهبهم وقدراتهم ، على أن تكون الرعاية رعاية متكاملة متناسقة تهتم بكافة الجوانب الشخصية والإنسانية للموهوب والمتفوق لتجعل منه مواطناً مخلصاً لمجتمعه وأمته ، مؤمناً بتراثها الحضاري ، ومندفعاً في بناء مستقبلها الأفضل والأرغد، ولأن المجتمع العربي عامة لا يخلو من الأفراد الموهوبين والمتفوقين ، ولأنه بحاجة لتوظيف موهبة وتفوق الموهوبين المتفوقين من أبنائه من أجل الارتفاع بسوية الحياة وتنفيذ مشاريع التنمية الاجتاعية والاقتصادية والتربوية والثقافية ، فإن من الواجب المسارعة لتأسيس مديرية في وزارة التربية والتعليم للتخطيط لوضع أسس العناية والرعاية المناسبة للمتفوقين والموهوبين من أبناء العالم العربي، وأن تبدأ أعمال هذه المديريات برعاية ومتابعة المبرزين والمتفوقين الذين يظهرون تفوقاً في نتــاثج امتحان الدراسة الثانوية والمعاهد العليا والجامعات، ثم عمد العناية إلى الموهوبين والمتفوقين في كل أنواع المدارس ومراحلها التعليمية لتمتد بعد ذلك إلى مختلف جوانب المجتمع ومناحيه لتلتقط المبدعين وتوظفها لخير المجتمع العربي ومستقبله الأفضل والأرغد.

## كيفية تربية الموهوبين

يرى العلماء أن الموهويين ليسوا في حاجة إلى رعاية أحد ، ويكفيهم ما لديهم من مواهب إنهم يستطيعون بمواهبهم وبدون مساعدة أحد شق طريقهم ، وأن المتأخرين وذوي العاهات والعاديين هم الأجدر بالمساعدة ،

وإننا لم نفرغ بعد من مشاكل تربية العاديين حتى نتفرغ لتربية الموهوبين وإن العناية بالموهوبين والمتفوقين ترف تربوي لا تتسم لمه الجهود ولا الإمكانات (1)، ومع ذلك فإن ترك الموهوبين ليتعلموا بالطريقة العادية شأنهم في ذلك شأن غيرهم لم يؤد إلا إلى تبديد معظم مواهبهم ، لأن الموهوبين والمتفوقين ليسوا عاديين حتى تصلح لهم الطريقة العادية في التربية والتعليم الموضوعة أصلاً لتلائم المتوسطين في الذكاء والقدرات

والمواهب من المتعلمين. ولذلك كان الموهـ وبون كالمتأخرين وأصـحاب العاهات من المعوقين يحتاجون أيضاً إلى من يعتني بهـم، لأن للمـ وهوبين كذلك مشاكلهم الخاصة النابعة مـن مـ وهبتهم وتفـ وقهم، ولهـ ذا يحس الموهوب بحق أنه يختلف عن غيره في أشياء كثيرة وأنـه يحتـاج إلى مـا لا يحتاج إليه غيره.

ومع اختلاف العلماء والخسراء الستربويين في السطريقة المثلى لستربية الموهوبين والعناية بهم، إلا أن الاتفاق تام على أن أي بسرنامج لستربية الموهوبين والعناية بهم يراه المختصون مناسباً لهم هو أفضل في تسربيتهم من تركهم بدون أي برنامج على الإطلاق (۱۱) ويجب أن ينالوا العناية والرعاية المناسبة في البيت والمجتمع والمدرسة ، فني المنزل يجب تهيئة الجال للنمو المتوازن المتواصل وللتفتح عن طريق التفاعل الإيجابي والتلقائي . وفي المجتمع تحتاج العناية بهم إلى وجوب تخطيط الاتجاهات الاجتاعية ، بحيث تهدف في النهاية إلى العناية بهذه المشكلة وإلى رعاية الموهوبين والمتفوقين الرعاية التي يحتاجون إليها .

وتعتبر المدرسة أهم البيئات الصالحة لتوجيه العناية والرعاية الخاصة للموهوبين، لأنها البيئة التي يقضي فيها الموهوبين معظم حياتهم والتي يمكن تنميتهم ورعايتهم فيها بتمكينهم من ممارسة القيادة بنجاح، لأنهم سوف يضطرون إلى القيام بها سواء أرادوا أم لم يريدوا، وإلى توجيههم إلى حل المشاكل، وإلى ممارسة محاولات الإبداع والتجديد والتوجه إليها دون خوف من لوم أو تثريب، ويتم ذلك عن طريق وضع مناهج خاصة بهم تلبي احتياجات مواهبهم وتساعد على تفتح مواهبهم وقدراتهم ونموهم بها، وتعمل على تكوين القادة والمنتجين والقادرين على الإضافة والإبداع بتكوين جو فكري ينمي الموهبة ويوقد شعلة التفكير، ويزيد من اتقاد جذوتها، ويرفع من المستوى العام ويزيد الإنتاج والإنجاز التحصيلي لهم، مع الاهتام بتوسيع قاعدة المعرفة والمعلومات عندهم.

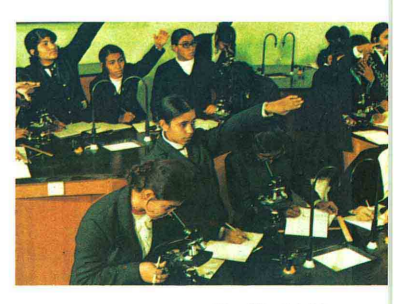
فمن الواضح أن التفكير والإبـداع والتجـديد لا يـتم في فــراغ ، وأن

زيادة رصيد الموهوبين من المعرفة أمر ضروري وهام ، وهذا المستوى الرفيع العالي لا يمكن الوصول إليه إلا بالارتكاز على قاعدة متينة عريضة من المعارف والفنون يم الاستناد إليها . وهذه قاعدة ذهبية في قضايا المعرفة ومعطياتها . فالتخصص الدقيق ليس معناه الجيل بسائر النواحي الأخرى بججة عدم التخصص ، بل معناه وجوب الالمام بأكبر قدر ممكن من المعلومات ، فهي جميعها قد تخدم التخصص .

والواقع أن التخصص الحقيق ينتهي بالعلماء والمبدعين إلى فناء المعرفة الرحب الفسيح ، حيث تزول الحدود الصناعية والوهمية بين العلوم وحيث يجد نفسه ، وهو يتخصص في أدق الأشياء في حاجة إلى أن يعرف كل شيء ويدرس كل شيء ما أمكن إلى ذلك سبيلًا ، لا لشيء إلا لينهل من معين المعرفة التي لا يستطيع بدونها خدمة مجال تخصصه أو التعمق فيه . وأن تلبي المناهج عملية الاستمرار في تكوين الاتجاهات والمهارات والقدرات الخاصة بالموهويين (١١١) ، وأن تسمح لهم بالاستقلال في التفكير والتعميم ومحاولة حل مشاكلهم بأنفسهم وتكوين الأحكام وإصدارها وبالتنبؤ الصحيح في ضوء الاحتالات المتاحة مع تشجيعهم على الانتقال من مستوى إلى مستوى أعلى ، وأن تسمح المناهج باستعراض وجهات النظر المختلفة والمتضاربة ، وأن تسمح النظم التربوية لهم بتخطى حواجز السنوات الدراسية فيختصر بذلك من كل مرحلة سنة أو سنتين وبذلك تحقق هذه الطريقة للموهوب النمو العقلي المطلبوب، والتسوازن العقلي المنشود وبذلك يتخلص الموهوب من عيوب طرق التدريس العادية التي قد نسلمه إلى الملل والاحتقار والشرور والانحراف وغير ذلك من العيــوب والمشاكل المعروفة جيداً للتربويين (١٢).

ومن الطرق المعروفة للعناية بالموهوبين تجميعهم وتكوين مجموعات منهم مستقلة عن العاديين، وإعطائهم التربية التي تتمشى مع واقع احتياجاتهم، ومنها ما يسمى بطريقة الإثراء التي تنادي بتوفير غذاء دسم متنوع بحيث يجد كل موهوب ما يشبع نهمه. ويمكن تحقيق الإثراء عن طريق إعطاء المناهج والبرامج الإضافية بطرية تلقائية للراغبين من التلاميذ، وعن طريق تنويع التعليم والاكثار من مناهجه النظرية والعملية وتطويرهما وادخال الجديد منها الذي لم يسبق أن دخل المدارس، والإثراء يعني الاستمرار مع كل طالب في تعمقه خلف ميوله، وقدراته الخاصة وتيسير الإمكانات والمرونة وتحقيق التنوع، وتحمل الاختلاف ومسراعاة الفروق الفردية بين الموهوبين وغيرهم وبين الموهوبين أنفسهم.

وهناك طريقة البرامج الإضافية التي ترى أن من حق الطلبة أن يختاروا وأن ينتخبوا البرامج التي يحتاجون إلى دراستها وتناسب ميولهم وقدراتهم ومواهبهم ، وأن يكون فوق ذلك كله هناك إدارة تربوية واعية متفهمة ومؤمنة بالأساليب الخاصة للعناية بالموهوبين وتربيتهم ورعايتهم ، وتعمل على تهيئة الظروف المناسبة التي تكفل لهم النمو والتفتح بتحريرهم من الكثير من القيود الروتينية والشكلية التي قد تحول بينهم وبين نمو مواهبهم . وأن يوفر بجانب ذلك القادرين من المشرفين (١٣) والمدرسين الصالحين للإشراف والتعليم لمثل هؤلاء الموهوبين والمتفوقين (١٤) ، لأن





وقابلياتهم وحوافزهم ، فإن على المدرسة أن تهتم بهذه الحقيقة وتحاول الأخذ بها للحفاظ على الإبداع والمبدعين وتنمية قدراتهم ومواهبهم وزيادة لمعانها (١٦) .

ومن المتفق عليه ومن خلال التجارب والاستبيانات أننا إذا أردنا إحداث تغيرات إبداعية في المدرسة ، فعلينا أن نبدأ لا بالطرائق المستعملة في التعليم فقط ، ولكن كذلك بالأشخاص الذين يعلمون ، وأن نقنعهم بتغيير مفاهيمهم ومواقفهم (١٧) ، لأن المعلم المجيد هو الذي يغير الناس ولا يقتصر على نقل المعلومات إليهم (١٨) .

التجارب والاستبيانات دلت على أن معظم المعلمين يتخذون موقفاً أقل عطفاً من الطالب المبدع ، ويفضلون عليه الطالب العادي الملازم (٥٠) ، لذا فإن واحدة من أشق واجبات المدرسة محاولة إيجاد أو البدء بإيجاد (أجواء تقبل) من المعلمين للطلبة المبدعين تمهيداً إلى ما هو أكثر من ذلك مرحلة التشجيع والرعاية والعناية بهم ، خوفاً من إضافة شرارة الأصالة والإبداع إلى التنمية وتبديدها . ولأن البشر يتعلمون خير ما يتعلمون ويبدعون حين تعطى لهم الفرصة لكى يتعلموا ويبدعوا بطرائق تتناسب

وهنا يجدر التعريج على ما أشارت إليه الدراسات من أن في كل مجتمع عدداً كبيراً ممن بملكون قدرات إبداعية كامنة ولكنهم يقصرون عن تحقيقها ووضعها موضع الاستخدام والإفادة بسبب قصور النظم التربوية ، كما أن هناك عدداً قليلاً جداً ممن يتجاوزون قدراتهم الإبداعية ، ولهذا معناه التربوي الواضح وفيه إشارة إلى واجب التربية رعاية من يملكون قدرات إبداعية كامنة وتبق هذه الإشارة تحدياً للجهود التربوية للاستفادة من مواهب المبدعين وقدراتهم إلى أقصى حد ممكن (١٩١) ، وبسبب غياب القناعة بأن كل الصفات التي تساهم في الإبداع تحددها الوراثة ، لذلك يتوجب علينا الاهتام بكل عملية ووسيلة وطريقة لتربية الإبداع (٢٠٠) ، وأنه من الممكن تطوير طرائق التعليم ولا سيا طريقة تعليم التفكير بحيث تساعد على الإبداع (٢٠٠) .

## سبيل الإبداع

وهناك طريقان رئيسيان تستطيع المدرسة أن تريد وفقاً لهما في قابليات الأطفال الإبداعية ، أولهما أن تتبح المدرسة للططفال خبرات تسربوية خاصة ، من أجل التدريب على التفكير المبدع أو المهارة في حل المشكلات بقطع النظر عن المواضيع المدرسية العادية . أما الطريق الثاني فهو توليد روح إبداعية في المدرسة وتبني طريقة في التعليم تجريبية وماهرة ومفتوحة الأطراف وذلك في كل مجال (٢٢) ، لأن المشكلة الأساسية في تربية المبدعين والموهوبين هي في إيجاد نظام تربوي يسمح باتقان الطرائق الصارمة للمحاكمة ثم جمع مجموعات كبيرة من الحقائق والنظريات التي تشكل المعرفة الجارية ثم غرس عادات الاستعمال الكفء للأفكار والحقائق المتوفرة دون سماح بالكبت أو التصلب العقلي الذي يجد من البحث الحر والخيالي ، والافادة من المعارف والمهارات المكتسبة وأن يعمل على غرس عادة نقلد المعلومات والآراء وأن نشجع

التفسيرات غير الاتفاقية للخيرة ، وتشجيع الأفكار الجديدة والتطبيقات الطريفة دون مسارعة إلى نقدها وشجبها (۱۳۳ بسبب إيمان العلماء بالحاجة القصوى إلى مزيد من التشديد على مبادرة التلميذ نفسه وتحقيق حاجاته العقلية من أجل التعلم في سبيل الإبداع (۲۱) .

ويبدو أن المستقبل يبدو لامعاً في الخص زيادة النجاعة والتوفيق في حل المشكلات عن طريق تعليم ما هو مهم في تربية المرونة والأصالة في الاستجابة ، مع وجوب التشديد الوجود ، العامة للمعلومات في عملية التعليم ووجوب تعليم استراتيجيات عامة تمكن من الافادة من المعلومات وتطبيقها في مواضيع جديدة ، ولذلك يرى جلفورد أن التدريب للإبداع يجب أن يكون واسعاً يشمل كل المساهمات العقلية ، لأن الدور الأساسي في الإبداع تلعبه عملية توليد الأفكار ، ولهذا السبب فإن طرائق التدريب على الإبداع تتشدد في اهمية توليد الأفكار ودورها في عملية الإبداع (٢٥).

والسؤال المطروح الآن: لماذا يجب الاهتمام بالموهوبين والمتفوقين ورعايتهم والعناية بهم وتربيتهم بطرق خاصة تتناسب وأوضاعهم ومواهبهم وتفوقهم ؟؟ وحتى لا تطول بناطريق الإجابة جرى الاقتصار على هذه النقاط وهي:

♦ إن بني الإنسان هم أغلى وأخطر ما في الوجود ، وهم رأس مال الوجود ووسيلته للتطوير والتعبير ، وهم هدف التغيير والتحسين وغايته . والموهوبون والمتفوقون من بني البشر هم أغلى ما في الوجود ، لأنهم قادته ومصابيح هديه ولأن وجوده مرتبط بوجودهم ، ولهذا فالعناية بالموهوبين هي عناية بطريق غير مباشر ليس بالجيل الحالي فحسب بل بالأجيال القادمة ، ولا يستطيع إنسان تصور الإنسانية لو لم يظهر الموهوبون العباقرة الأفذاذ من أبنائها الذين منحوها معرفة النار والكهرباء والذرة . ولا ندري ، من جهة أخرى ، مدى الرفعة والتقدم الممكن لو أتيح للكثيرين ندري ، من جهة أخرى ، مدى الرفعة والتقدم الممكن لو أتيح للكثيرين

من الموهوبين الذين ضاعوا في بيداء الحياة وصحاريها ومتاهاتها أن يعملوا وأن يبدعوا لخير الإنسانية ويعملوا من أجلها.

- عالم اليوم هو عالم التقنية التكنولوجيا والفنون التطبيقية والتوسع السريع في المعارف والكشوف والصناعات يحتاج إلى الموهوبين للاستمرار في التطوير والتحسين والاختراع للحفاظ على خط المعرفة الإنسانية الصاعد نحو الأحسن والأفضل.
- التعرف على الموهوبين والعناية بهم وتوجيههم التوجيه الصحيح
   المناسب وهو صيانة لهم من الضياع والهدر والانحراف.
- الموهوبون في كل أمة وفي الإنسانية جمعاء همم منابع التقدم والتطور الذين يوقدون شعلة التجديد والإبداع لإبقاء جذوة سنة التقدم مشتعلة الأوار وللسيطرة على البيئة وتسخير ما بها لخدمة الإنسان.
- إحداث التغيير الاجتاعي والتحكم فيه وتنفيذ المشاريع التنموية وتوجيه كل ذلك الوجهة المنشودة وفق تخطيط اجتاعي دقيق يهدف إلى تحقيق التنمية في أكمل صورة ممكنة ، والموهوبون هم العقل المفكر والقوة المحركة والقادرة على إحداث التغيير والتطوير ، وعلى الرؤية البعيدة الواضحة وعلى تقدير الاحتالات والتنبؤ بها ، وعلى البت والحسم والاختيار وعلى تحمل المسؤولية .

الاهتام بالموهويين ورعايتهم يساعد على تكاملهم صع مجتمعهم والتفاعل معه ووقايتهم من الانحراف وتمكينهم من تحقيق ذواتهم عن طريق تفاعلهم وحياتهم مع المجتمع في وفاق وسلام وانسجام. وفيه تكريم للموهوبين المبدعين بصفتهم بشر سيأخذون بيد الإنسانية وأوطانهم في المقدمة في بذلهم المساعدة لها في كل مجال ليرفعوا من شأنها في طريقها نحو المستقبل الأحسن والأفضل والأكثر رخداً وسعادة (٢١).



## الهوامش

- ١ = كيال السيد درويش: تربية الموهوبين، منشورات الجامعة الليبية، كلية
   الإداب والتربية = ليبيا، بنغازي/ ١٩٧٠م، ص ٣.
- ٢ \_ ابن الجوزي (أبو الفرج عبد الرحمن بن علي) كتاب الأذكياء، المكتب
   التجارى للطباعة والتوزيع والنشر، بيروت، ج١، ص٣٠.
- ٣ \_ مجلة التوثيق التربوي ، بغداد ، العدد (١٥) للسنة السرابعة لعام ١٩٧٦ م ، ص ١٢ \_ ١٨ .
- ٤ ـ د. فاخر عاقل: الإبداع وتربيته، بيروت دار العلم للملايين ١٩٧٥م،
   ١٨٢ ص (٢٠)، ص (١٧).
- بول ويني \_ أطفالنا الموهوبون ، ترجمة الدكتور صادق سمعان ، سلسلة دراسات سيكولوجية رقم ٢٦ ، الفاهرة ، النهضة المصرية ١٩٦٣م ، ط٢ ، ص ١٦ .
- ٦ جيلفورد: هو عالم النفس الأميريكي الذي توصل هو ومعاونوه بواسطة التحليل العاملي عام ١٩٥٤م، إلى وجود القابليات الإبداعية وإلى نظرية في المذكاء سماها بنية العقل (structure of intellect)، وأشارت نظريته إلى وجود قدرات السابية في الإنجاز المبدع، وقد نشر كتابه طبيعة المذكاء الإنساني عام ١٩٦٧م، وذكر جيلفورد زمرتين من القدرات الإبداعية هما: زمرة القدرات ذات النتاج المفرق وزمرة القدرات التحويلية.
- ٧ ــ د. فاخر عاقل: الإبداع وتربيته، بيروت دار العلم للملايين ١٩٧٥م،
   ١٨٢ ص (٢٠)، ص (١٧).
  - ٨ \_ كهال السيد درويش ، تربية الموهوبين ، ص ٢١ .
    - ٩ \_ المصدر السابق (ص ٣٥ \_ ٣٨).
- ١٠ ــ وقد أثبت هذا الرأي دراسة (كاليفورنيا) الــتي قـــام بهــا مـــارتنسون
   ( Martinson ) عام ١٩٦١ م . كتاب : ليــونارد ليــوسيتو ، بـــالإنجليزية ، الأطفـــال
   الموهوبون ، المنشور عام ١٩٦٣ م ، ص ٢٢٣ .
  - ١١ ـ تربية الموهوبين، ص ٣٥ ـ ٥٥.
- ١٢ ـ كتاب الموهوبين بالإنجليزية ، إعداد اللجنة الوطنية الأسيريكية للـتربية ،
   واشنطن ، منشورات عام ١٩٥٨ م ، ص ٤٩ .
- ۱۳ \_ الإشراف من الموسوعة التربوية ، ص ۱۶۶۲ ، من بحث أجري عام ۱۹۹۰ م.
- ١٤ \_ تربية المعلمين من الموسوعة الـتربوية ، بحـث أجـري عــام ١٩٦٠م، الموسوعة ، ص ١٤٥٧ .
  - ١٥ \_ د . فاخر عاقل : الإبداع وتربيته ، المصدر السابق ، ص ١٥٠ .
    - ١٦ \_ المصدر السابق، الإبداع وتربيته، ص١٥٢.
    - ١٧ ــ الإبداع وتربيته، نفس المصدر، ص ١٦٠.
      - ١٨ ــ نفس المصدر، ص ١٧٨.
      - ١٩ \_ نفس المصدر، ص ١٩ .
- ۲۰ ـ د. فاخر عاقل ، الصفحات ۳۰ (ص ۱۲۰ ـ ۱۲۰)، ص ۱۵۳، س ۱۹۷ . س ۱۹۷ .
  - ٢١ ــ نفس المصدر السابق.
  - ٢٢ \_ نفس المصدر السابق.
  - ٢٣ \_ نفس المصدر السابق.
  - ٢٤ \_ نفس المصدر السابق.
  - ٢٥ \_ نفس المصدر السابق.
  - ۲۲ \_ كهال السيد، تربية الموهوبين (ص٧٠ \_ ٧٦).

★ احتاج الإنسان إلى نسيج يكسو به جسمه بعد ما شعر بالبرد وأرهقه المطر، وكان الإنسان القديم، في فجر التاريخ حين كان يعيش في الغيابة، لا يحد عن أوراق الشجر غطاء يكسو به عورته، ثم اهتدى بعد مشاهداته وتجاربه إلى الاستعانة بجلد الحيوان وفرائه في تغطية جسمه، بعد أن شاهد أن الحيوانات تسير في المطر الغزير والبرد القاسي دون أن ترتعد أطرافها، ولم يستخدم الفراء كغطاء لجسمه إلا بعد أن استأنس الحيوان أو قتله ليأكل لحمه ويستفيد من جلده وشعره.

وهكذا اكتسى بالجلد .. ثم هداه تفكيره إلى فكرة غزل الخيوط التي أصبحت في متناول يده ، فبدأ يغزل الشعر وبعدها توصل إلى صنع أول نسيج من خيوط الصوف أو الكتان عن طريق النول البدائي الذي أقامه بشد خيوط متوازية بين فرعي أشبار متقابلة ، وقام بإمرار الخيط العرضي فوق وتحت الخيوط الرأسية على التوالي ، وصنعت الخيوط بألوانها الطبيعية قبل أن يتوصل إلى اكتشاف عملية الصباغة التي ابتكرها بعد مشاهدته لبعض النباتات والحاصيل كالبصل والرمان تترك أثاراً ملونة على الأشياء ، فلها أعجبته الألوان قام بصنع النسيج الملون الذي يبهج النفس ويعتبر تطوراً بالنسبة للإنسان \*

# السين المنالين الساليب

بقام : محمد الحسيني عبد العدديد

## السنسيج الإسسلامي

وتطورت صناعة النسيج أيام اليونان والرومان ، وورثت الدولة العربية الإسلامية الدولتين البيزنطية غرباً والساسانية شرقاً ، ووجد خلفاؤها أن النسيج مصدر من مصادر ثروة الولايات كمصر والشام والعراق ، كما أنه أصبح من الخلع التي يمنحونها في المناسبات الدينية للأمراء والقادة اللذين يستحقون هذه الهدايا بسبب ولائهم للخلفاء وتكريعاً لهم وتقديراً لجهودهم واظهاراً لرضائهم عنهم .

وتجلت عناية الخلفاء بدور صناعة النسيج التي كانت تعرف بدور الطراز، وبعضها يعرف بدور الطراز الخاصة لتخصصها في إنتاج النسيج للخليفة ورجال حاشيته ودولته، أما دور الطراز العامة فتقوم بصنع النسيج والثياب لعامة الشعب.

ومن أقدم القطع التي اعتمد عليها مؤرخو الفنون قطعة من النسيج من موجودات المتحف الإسلامي بالقاهرة، مصنوعة من الكتان وعليها نص تاريخي يقول: «بسم الله بركة من الله لعبد

الله الأمين محمد أمير المؤمنين أطال الله بقاه عما أمر بصنعه في طراز العامة بمصر على بد الفضل بن الربيع مولى أمير المؤمنين ».

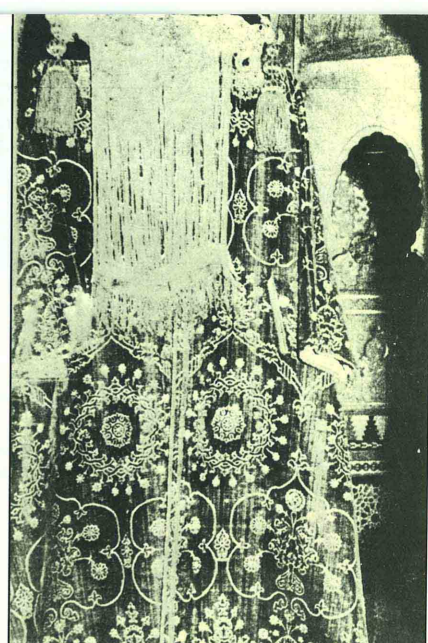
وكانت مهمة الدولة هي توفير المواد الخام من خيوط متنوعة (كتان وصوف وحرير) ومواد للصباغة وتصميم الرسوم والزخارف، والإشراف على اختيار العيال والصناع المدريين القادرين على عملية التصنيع، وكان لهذا الإشراف والرعاية أثرهما في إنتاج نسيج ذي مواصفات معينة ينال الإعجاب من المهتمين باستيراده خاصة الأوروبيين، وهذا طبقاً لما ورد في مقدمة ابن خلدون التي ذكر فيها أعيال صاحب الطراز، ينظر في أمور الصناع وآلة الحياكة فيها وإجراء أرزاقهم وتسجيل آلاتهم ومشارفة أعيالهم.

وكانت التجارة الخارجية للمنسوجات تحت رقبابة حكومية كبرى، فملا تنسج أو تباع إلا بعد أن تختم بخاتم السلطان، ويثبت ما يباع في سجل وتحمل إلى من يشدها ويطويها، وتصدر بعدها من الموافئ المعروفة.

## مسراكز صناعة النسيج

كانت في كل ولاية مراكز للنسيج ، فني الشام اشتهرت دمشق بصنع

مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ١١٧



★ عباءة أبي عبد الله آخر ملوك الأندلس ★

النسيج الحريري المعروف باسم «الدمقس»، وفي العراق كانت هناك بغداد والموصل حيث نسب إليها «الموسلين»، وكان يصنع فيها الستور وشاش العهائم وعباءات النساء المطرزة بالحرير والذهب والتي أعجب بها الرحالة الإيطالي «ماركوبولو» وقال عنها:

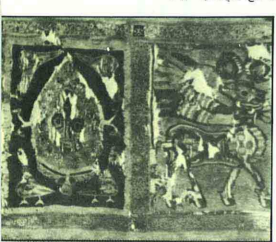
«جميع أنواع الثياب المطرز بالذهب والحرير التي تعرف بالموسلين تصنع في
 العراق » .

وكذلك تعددت مدن صناعة النسيج في مصر ، فكانت هناك دبيق وتنيس إذ اختصتا بإنتاج الثياب الخاصة للخلفاء وكسوة الكعبة التي كانت تطرز في مدينة تونة .

وكان النسيج المطرز بالذهب والفضة ينسج في اتجاهي السداة واللحمة مما جعله ينال حظوة أمراء أورويا، فيبعثون في طلبه ويدفعون في سبيل اقتنائه أموالا طائلة لجودته وإتقانه وجمال رسومه وزخارفه، كما أعجب بـ الـرحالة



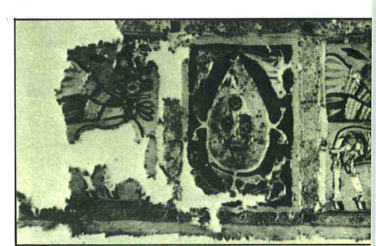
٭ نسيج عباسي (القرن ٨م) ٭



الغربي ماركوبولو، حيث كان ينسج فيها صوف يصنع من وبر الماعز الناعم . وأثناء حكم السلاجقة وسيطرتهم على الخلافة العباسية اهتموا بصناعة النسيج، فكانت تصدر إلى أوروبا وتلق إعجاباً، وكان هناك نسيج ذا لونين من خيوط الحرير وعليه رسوم ذات خيوط متعرجة أو منكسرة، وقله ازدهرت هذه الصناعة وامتازت بجال الأشكال وانسياب الخيوط، وتتضح هذه الجودة من قطعة نسيج حريري في متحف المتروبوليتان بالولايات المتحدة الأميريكية، بها رسوم حيوانية وزخارف بلونين برتقالي وبني.

ويمكن التميز بين المسوجات قبل ظهور الإسلام وبعده من الزخارف الموجودة، فوجود الكتابة العربية على قطع النسيج يؤكد نسبتها إلى ما بعد الإسلام، إلى جانب وجود الرسوم الحيوانية والنباتية الحورة فهذه الرسوم لا تقلد الخالق فيا صنع، والتحوير يتفق مع وجهة نظر الفقهاء التي تمنع وتكره استخدام الصور





## الحيوانية .

## النسيج المصــري

اشتهرت مصر بصناعة النسيج منذ أيام الفراعنة ، وورث المسلمون هذه الصناعة ، وطورت زخارفها وأساليب صناعتها باعتبار النسيج والثياب من المنح التي تهدى في المناسبات الدينية تقديراً للمخلصين واعترافاً بولائهم ومكانتهم من نفوس الحكام .

وتعددت مراكز النسيج ، فكانت هناك دور طراز الخاصة ، وهي المصانع التي خصصت لإنتاج الثياب الخاصة بالخلفاء ورجال الدولة ، وكسوة الكعبة المشرفة التي كانت ترسل كل عام وتنسج في مدينة (تونة) بجوار (تنيس) على ساحل البحر المتوسط.

وكان الأسلوب السائد في النسيج هو اتخاذ لحمة القهاش من الحرير أو الصوف وسداتها من الكتان ، على حين وجدت بعض الثياب المصنوعة لحمتها وسداتها من الحرير مع تنميقها بخيوط الذهب.

ويذكر الرحالة والمؤرخون، وتؤكد الدراسات، على قطع النسيج المصري الفاطمي أنها بلغت درجة فائقة من الجودة والرقة، بحيث صار من المكن سحب عباءة أو ثوب كامل خلال حلقة خاتم.

وأسلوب الزخرفة شريط عريض به زخارف هندسية أو حيوانية وطيــور وتحف بها من الجانبين كتابات كوفية عربية يمكن بواسطتها تأريخ صنع الثيــاب ودار الصناعة عليها، وكانت تنسج ضمن العبارات الدعائية.

وقد ازدهرت صناعة النسيج أيام الفاطميين بصورة خاصة ، لأنهم اعتبروه من ضمن الخلع التي يهدونها للقادة والمخلصين من أتباعهم إلى جانب إشرافهم على تزويد دور الصناعة بالفنيين والمواد الخام من خيوط وأصباغ وغيرها .

## الرخارف الفاطمية

ويمتاز صدر الدولة الفاطمية بعمل زخارف قوامها أشرطة كتابية يوازيها أشرطة بها جامات سداسية أو أشكال معينات قد يتداخل بعضها في بعض، وفيها رسم حيوان أو حيوانين أو طائرين متقابلين أو متدابرين، وتحف بهذه الرسوم من الجانبين كتابات كوفية، ومن هذه القطع ساسن أسود في المتحف الإسلامي بالقاهرة عليه نص يؤرخه «بسم الله الرحمن الرحيم نصر من الله لعبد» . . ونص السطر السفلي «الحاكم بأمر الله أمير المؤمنين».

ويتمثل أسلوب الزخرفة في العصر الثنافي أينام السظاهر والمستنصر الفاطمي من بداية القرن الخامس الهجري إلى نهايته على كثرة الأشرطة الزخرفية واتساعها وزيادة وحداتها ، وقوامها أشكال ومناطق بها رسوم طيور وحيوانات محورة عن الطبيعة تحصر بينها كتابات كوفية متعاكسة .

والنوع الثالث من الزخرفة أيام الخليفتين المستعلي والآمر يمتاز بتطور الزخرفة ، فإلى جانب الزخارف المستخدمة سابقاً ، وجدت عناصر جديدة من أشرطة وجدائل تتموج وتتداخل وتحصر بينها رسوم طيور أو حيوانات ، إلى جانب وجود كتابة عربية بعضها كوفي أو نسخى .







↑ ★ نسيج إسلامي، مصر الفاطمية، منتصف القرن ١٢م ★ →

## النسيج الأيوبى والمملوكي

يمتاز نسيج هذين العصرين بالبساطة وبالزخارف ذات الخطوط المتكسرة بسبب استخدام غرزة متتابعة متدرجة كالسلم تعرف بغرزة هولباين التي استخدمت في السجاد، وغالباً ما تتبع الغرزة اتجاه خيط اللحمة، فتبدو الزخوفة كالمنسوجة، كها اتبع أسلوب استخدام المكوك على نول السحب إلى جانب وجود زخارف مطرزة أدبجت فيها خيوط اللحمة مع النسيج بواسطة البكرة أو الإبرة.

ومن قطع النسيج المملوكي المشهورة واحدة يحتفظ بها متحف المتروبوليتان في الولايات المتحدة ، زخارفها منسوجة تعتمد على الأوراق النباتية الطبيعية ، والمراوح النخيلية لنبات عود الصليب . . وقطعة أخرى في متحف فكتوريا وألبرت بلندن صنعت من الكتان ، تزينها معينات تضم في داخلها أشكالا آدمية جالسة ورسوم أسود وطواويس وطيور وتعبيرات زخوفية أخرى .

كما عثر على قطع تحمل ألقاب أسماء وألقاب حكام مصر وسورية أيام المهاليك، ومنها قطعة في كنيسة سانت ماري بمدينة دانتزج ببولندا، وهي منسوجة بخيوط رقيقة من الجلد المذهب على أرضية من الحرير الأسود، ورسومها عبارة عن أزواج من الببغاوات وأشكال من التنين الصيني.

## النسيج في الأندليس

وفي شمالي إفريقيا (المغرب الأوسط) تونس حالياً ، اشتهرت مدينة تونس بإنتاج القياش من القطن والكتان الذي كان يزرع فيها على نطاق واسع ، كما صنعت «سوسة» نسيجاً ممتازاً كل مثقال من الخيوط يساوي مثقالين من الذهب ، وامتاز نسيجها ببياض لونه وبريقه حتى كان غمن العمامة نحو مئة دينار يحملها التجار شرقاً وغرباً .

وعرفت « قابس » بإنتاج الحرير لزراعة التوت بها الذي تنمـو عليـه دودة القز .

وفي (المغرب الأقصى) الجزائر، اشتهرت «بصرة» بنسيج القطن والصوف، وكان نسيجها جيداً بالإضافة إلى إتقانها لنسيج الكتان الرقيق الذي يصدر إلى وسط إفريقيا، وقد ذكر ابن أبي زرع الفاسي أنه كان بحدينة «فاس» على أيام المنصور، ٣٠٦٤ معملًا لنسج الثياب، و ١١٦ داراً للصناعة.

وقد ازدهرت الصناعة أيام حكم الفاطميين بالمغرب حيث نسب إلى القاضي أبو عبد الله محمد بن علي بن حماد أنه كان لخلفائهم قبة من القهاش تكون على لون ثيابهم وكان بحسكها فارسان (صاحبا المظلة) وكانت

مغشاة بخيوط من الحرير والذهب .

## الأنـــدلــس

وقد دخلت صناعة النسيج إليها مع حاكمها الأموي عبد الرحمن بن هشام المعروف بالداخل عام ١٣٦ ه، وفي مدنها التي ازدهرت بها هذه الصناعة حتى أن الإدريسي الجغرافي المشهور أشار إلى أنه كان بمدينة «المرية» وحدها تماغئة نول. وتختص بصنع الثياب المحلية والأجنبية ومنها الحلل والستور وأغطية الرأس الخاصة بالنساء والثياب التي كانت على هيئة المعين والخمر.

ومن القطع النادرة قطعة نسيج من الكتان الرقيق مزدانة بشريط عريض من الحرير الختلف الألوان وبخيوط من الذهب، وينقسم الشريط إلى ثلاثة أقسام في السفلي والعلوي كتابات كوفية، وفي أوسط الشريط رسوم آدمية وصور حيوانية داخل مناطق، ونص الكتابة: «بسم الله الرحمن الرحم البركة من الله واليمن والدوام للخليفة الإمام عبد الله هشام المؤيد بالله أمير المؤمنين»، وقد حكم هذا بين عامي ٣٦٦ \_ ٣٩٠ه، ويلاحظ أن أسلوب الزخرفة يشبه الأسلوب الفاطمي المصري.

ومن النسيج الذي صنع أيام المرابطين قطعة تعطي فكرة عن أسلوب صناعة النسيج ، وتزدان القطعة بدوائر بها أسود تفترس وعولا صغيرة ، وحول هذه الدوائر مجموعة من الحيوانات الخرافية تتخللها كتابات كوفية زرقاء اللون على أرضية مذهبة نصها : «عون من الله لأمير المسلمين علي »، وهو على أرضية مذهبة نصها : «عون من الله لأمير المسلمين علي »، وهو على بن يوسف الحاكم المرابطي (٥٠٠ ـ ٥٣٧ه ه).

وفي متحف مدينة فيش Fiesh بإسبانيا قطعة من الحرير زحارفها عبارة عن مناطق مستديرة الشكل ، بداخل كل منها صورة رجل ذو لحية وفوق رأسه غطاء غريب الشكل ، وعليه رداء طويل مزين بـزخارف مختلفة ، وعلى يمينه ويساره حيوانات أشبه بالأسود ، وقد لف كل يد من بـديه حـول رقبـة الأسد ، ويتوج القطعة سطر من الكتابة الكوفية (يمن) .

وفي متحف طليطلة قطعة من النسيج الحريري الذي أدخل في خيوطها الذهب وقد صنعت في مدينة فاس عام ٧١٢ه، طبقاً للنص التاريخي المدوّن عليها، كيا تحمل عبارات «لا إله إلا الله محمد رسول الله» الشهادتين، ونص آخر: «صنع هذا العلام (العلم) للمقام الكريم السلطاني مقام سيدنا ومولانا الملك السلطان الخليفة الإمام أمير المسلمين أبو سسعيد عثمان بن ... العابد الزاهد المجاهد أمير المسلمين وناصر الدين أبي يوسف يعوقب بن عبد الحق في قصبة فاس حرسها الله تعالى في شهر عمرم مفتتح عام اثني عشر وسبعائة».





وقد امتاز النسيج الأندلسي بالجودة الفائقة في صنعه وزخارفه حيث ضمت خيوط الحرير مع الذهب في تناسق بديع وإتقان رائع مما جعله موضع الإعجاب وقبساً للصناعة في أوروبا ، فقد جذبت زخارفه التي جمعت بين صور الحيوان كالأسود رسوم الزهور وأوراق اللوتس والنبات .

## المنسوجات الإيرانية

سارت صناعة النسيج الإسلامي في إيسران على نفس أسلوب النسيج الساساني غالباً إلا فيا يتعلق بالرسوم الآدمية ، فقد منع استعهالها ارضاء لرأي الفقهاء من رجال الدين الذين كرهوا استخدام الرسوم الآدمية ، ثم تأثر الصناعة بالأسلوب السلجوقي نتيجة لغزو هذه البلاد فقلت الأساليب القديمة ووضح التأثير والتعبيرات الزخرفية النباتية الإسلامية مع تفريعات السيقان والمراوح النخيلية ، ثم أصبحت ذات أسلوب سلجوقي خالص يحتاز بجهال الأشكال ورشاقتها وانسياب خطوطها ، ويتضح هذا من قطعة من الحرير في متحف المتربوليتان في الولايات المتحدة بها رسوم حيوانات وزخارف نباتية بلونين برتقالي وأهر ، كها تظهر في عدة قطع بمتاحف عالمية أخرى .

## النسيج الإيراني الصفوي

ازدهرت صناعة النسيج إبان الحكم الصفوي للبلاد فأنتجت أقشة حريرية غير مزخرفة (سادة) ومنسوجات حريرية موشأة وأخرى مخملية عما كانت تصنع لثياب الأمراء أو للسلاطين يهدونها لمن يشاؤون تكريهم واشتملت الزخارف على الموضوعات الآدمية ورسوم الحيوان والطير والزهور ، واقتبست أكثر المناظر عن الملاحم الإيرانية كالشاهنامة أو من الأشعار أمثال شعر نظامى .

ومن أشهر القطع نسيج أهدي لمتحف المتروبوليتان تتضمن زخارفه رسم الإسكندر وهو يقتل التنين بصخرة كبيرة بالألوان : الأهمر الخمري والأخضر الفاتح والأزرق الداكن والبني الفاتح والداكن على أرضية مذهبة تضم خيوطاً فضية غاية في الدقة والجهال .

وكان ازدهار النسيج راجعاً إلى اهتام الشاه عباس الأكبر بهذه الصناعة ، حيث أنتجت أقشة غالبة من الوشي والمخمل تـؤكد النبوغ والمهارة والإتقان . ويمثل هذا العصر قطعة بها منطقتان كبيرتان تتكون كل واحدة منها من ثمانية فصوص يحمل كل فص منها منطقة صغيرة تشبه الكبرى وزينت المناطق كبيرها وصغيرها والأرضية بتعبيرات زخرفية من الأزهار والسيقان ، ويسود القطعة لونان أحمر وأخضر على أرضية ذهبية ، وقد لون الإطار بالوان



ثم بدأ الفنانون يزخرفون النسيج بزهور القرنفل التي اشتهر بها الفنانون في العصر العثماني للنسيج الذي صنع في آسيا الصغرى، وكما استعار الفنانون الإيرانيون زهرة القرنفل من العثمانيين استعار هؤلاء التفريعات الزخرفية المزهرة وأشكال المراوح النخيلية وأخذوا عن الإيطاليين رسوم ثمر الرمان .

## النسيج الهندي

مارس الهنود صناعة النسيج منذ القدم وازدهرت الصناعة في ظل الحكم الإسلامي وأيام المغول، وتطورت النسوجات القطنية والحريرية الموشاة بالذهب، وامتازت الثياب الهندية بغزارة الرخرفة وتعدد الألوان والإسراف في استعمال الذهب، كما كان التطريز جيداً ومتقناً، فقد زاوله الصناع على نطاق كبير وظهر في نسيج العائم والأحزمة والحشيات وغيرها.

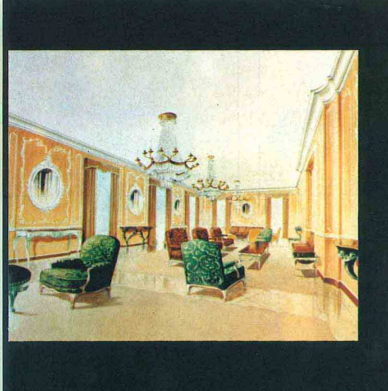
وكان المسلمون يستخدمون في زخرفة النسيج أسلوب الطبع بالأختام أو بالصباغة الثابتة التي تطورت وأجادوها على مر السنين ، كها استخدموا الزخارف المرسومة وأسلوب التطريز بالزخارف البارزة .

وكان أثر النسيج الإسلامي فنا وصناعة وزخرفة على أوروبا واضحاً في اقتباس طريقة استخدام الخيوط المعدنية وفي اقتباس الزخارف الكتابية والنباتية والتعبيرات الزخرفية التي انفردت بها الفنون الإسلامية نما يدل على ما وصل إليه الفنان المسلم مسن إبداع ونبوغ.

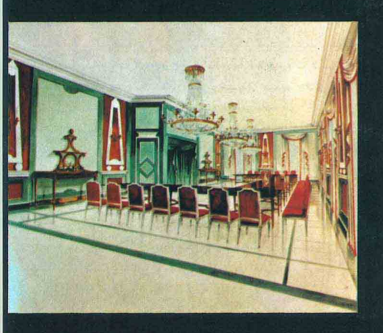
## مسراجع البحث

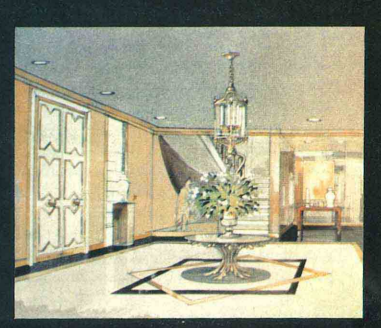
- ١ \_ فنون الإسلام، الدكتور زكي محمد حسن.
- ٢ \_ تاريخ فن النسيج ، الدكتور محمد عبد العزيز مرزوق .
- ٣ \_ الفن الإسلامي تأليف Kunel ترجمة د. أحمد موسى.
- Islamic Textiles Dr R. B. Serjeant A Handbook of Mohammedan Decorative  $\,\bot\,\,\xi$  arts Dimand M. S.











لا غنى لك عن المشهورة ... اذا أردت تجهيز قصرك أو فلتك المشهورة : الممثلون الوهيدون لمؤسسة جنسان العالمية

بناء قصور وفلل ر مشاریع عمانیت د یکورات داخلیت وخارجیت. ستلفون ۲۳۷۵ / ۲۳۷۰ تکشس ۲٬۱۳۳ الرپایس

مؤسسةالمشهورة



وقبل أن ننطلق في الحديث عن هذا الحدث التاريخي الكبير وشرح الخلفيات والظروف والملابسات التي وقعت فيها هذه المعركة، والنتائج التي ترتبت عنها، وجب الإشارة إلى أن هناك غزوتين أخريين تحملان اسم بدر: الأولى وقعت عندما أغار كرز بن جابر الفهري على سرح المدينة وسراعي المسلمين بها وهرب، فخرج المسلمون لمطاردته وعلى رأسهم رسول الله في في طلبه، واستخلف على المدينة زيد بن حارثة الأنصاري، وحمل لواءه في بن أبي طالب كرم الله وجهه، وكان اللواء أبيضاً، فسار على حتى بلغ سفوان (۱)، وفاته كرز، فلم يلق عرباً، وتسمى هذه المطاردة بغزوة بدر الموعد،

وذلك حين توعد المشركون وعلى رأسهم (أبو سفيان) بعد انقضاء غزوة أحد على اللقاء مرة أخرى في العام الموالي لهاته الغزوة. وكان بدر محل سوق تعقد كل عام للتجارة في شهر شعبان. ولما حلَّ الأجل المضروب وقريش مجدبون، لم يتمكن أبو سفيان من الإيفاء بوعده فأراد أن يخذل المسلمين عن الخروج كي لايقال عنه أنه قد خلف وعده، فاستأجر لهذا الغرض نعيم بن مسعود الأشجعي ليذهب إلى المدينة وصبح المسلمين بما الغرض نعيم بن مسعود الأشجعي ليذهب إلى المدينة ونفذ ما اتفق عليه من قبل وقال مخاطباً المسلمين مصداقاً لقوله تعالى في القرآن الكريم: ﴿ إِنْ مَسْعِوا لَكُم فَاحْشُوهُم فَرَادِهُم إِيماناً وقالوا حسبنا الله الناس قد جعوا لكم فاحشوهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله

ونِعْم الوكيل ﴾ .

ولم يلتمت عليه السّلام لهذا الاضطراب اتكالا على ربه ، بل خرج بالف وخسيائة من أصحابه واستخلف على المدينة في هذه المرة عبد الله بن أبي ولم يزالوا سائرين حتى أتوا بدراً فلم يجدوا عندها أحداً ، لأن أبا سفيان أشار على قريش بالخروج على نية الرجوع بعد مسير ليلة أو ليلتين على الأقل ظاناً أن عمل نعيم الأشجعي يفيد في اضطراب المسلمين فيتخلفوا عن الموعد ، فسار أبو سفيان حتى ألى مجنة (۱) فقال لقومه : «إنّ هذا عام جدب ولا يصلحنا إلا عام عشب فارجعوا » . أما ما كان من حال المسلمين فلقد أقاموا ببدر لا يشاركهم في تجارته أحد ، وفي ذلك نزلت هذه الآية القرآنية غبرة عن حالهم والتي تقول : «فانقلبوا بنعمة من الله وفضل لم يسسهم سوء واتبعوا رضوان الله والله ذو فضل عظيم » . ولما سمع بذلك صفوان بن أمية قال لأبي سفيان : «قد والله نبيتك أن تعد القوم قد اجتراوا علينا ورأوا أنا أخلفناهم » . وتعرف هذه الغزوة كذلك بغزوة بدر الآخرة .

لقد عان المسلمون قبل غزوة بدر الكبرى الكثير من ظلم وتعذيب قريش ، وقد أدى كل هذا إلى وقوع الهجرات الثلاث (") ، ونحن نعرف ما واكب هذه الهجرات من ألم الفراق وحرمانه حيث تم التفريق بين الأباء وأبنائهم ، وبين الأزواج وزوجاتهم ، بالإضافة إلى الأهوال والمرارة التي صاحبت هذه المتنقلات . ويصور الرسول في ، موقفه من هذه الهجرة في إحدى كلمات الشهيرة مخاطباً مكة : « والله إنك لأحب أرض الله إلى الله ، وأحب أرض الله إلى الله ، وأحب أرض الله إلى منك ما خرجت » .

ولعل من أسباب قيام غزوة بدر الكبرى العنصر الاقتصادي ، وقد تجلى ذلك في مصادرة قريش لأموال المسلمين بحكة ، فكان من الطبيعي أن يحصل رد فعل من طرف المسلمين . ومنذ ذاك الوقت بدأ المسلمون يفكرون تفكيراً جدياً في استخلاص أموالهم من قريش بغزوهم وقتالهم . .

ولما خرج أبو سفيان في أوائل الخريف من السنة الثانية للهجرة في تجارة كبيرة يقصد الشام، وهي التجارة التي أراد المسلمون اعتراضها حين خرج النبي على إلى العُشيرة، لكنهم عندما بلغوها كانت قافلة أبي سفيان قد مرت بها ليومين من قبل وصوفم إليها، إذ ذاك اعتزم المسلمون انتظارها عند عودتها، وقد بعث الرسول عليه السلام ضمن الحملات الاستطلاعية كلا من طلحة بن عبيد الله وسعيد بن زيد (1) اللذان نزلا على كشد الجهني بالحوراء (0) وأقاما عنده في خبائه، وذلك ليترقبا مرور العبير وإخبار النبي بأمرها. وسرعان ما وصل إلى علم الرسول الكريم عليه السلام أمر رجوع القافلة وأنها عبر عظيمة اشترك فيها جميع أهل مكة حتى قُدَّر ما فيها بخمسين الف من الدنانير. ولقد خشي عليه السلام أن تفوته العير إن هو انتظرها في عودتها إلى مكة كما فاتته في ذهابها إلى الشام، لذلك انتدب المسلمين وخاطبهم قائلًا: «هذه عبر قريش، فاخرجوا إليها لعل الله أن ينفلكموها».

فأجاب قوم لنداء النبي عليه السلام وتأخر قوم آخرون لظنهم أن الرسول لم يرد حرباً ، ورغم ذلك لم يحفل ﷺ لمؤلاء بل قال : «من كان ظهره حاضراً ، فليركب معنا » . ولم ينتظر من كان ظهره غائباً . وأراد جماعة لم يسلموا أن

ينضموا طمعاً في الغنيمة ، فأبى الرسول عليه السلام عليهم الانضيام أو يـؤمنوا بالله ورسوله .

أما أبو سفيان فقد بلغه هو الإخر خروج المسلمين وخاف على تجارته المربحة وخصوصاً أنه لم يكن في حمايتها سوى ثلاثون أو أربعون رجلًا في رواية أخرى ، فآستأجر عند ذلك ضمضم بن عمرو الغفاري وبعثه مسرعاً ليستنفر قريشاً إلى أموالهم ، ويخبرهم أن الرسول (عليه السلام) وصحبه قد عرض للقافلة . ووصل ضمضم من مكة إلى بطن الوادي فقطع أذني بعيره وجدع أنفه وحوَّل رحله ووقف هو عليه وقد شق قميصه من قبل ومن دبر وجعل يصبح : "يا معشر قريش! اللطيمة اللطيمة! – وتعني المالل والتجارة – أموالكم مع أبي سفيان قد عرض لها محمد في أصحابه لا أرى أن تدركوها الغوث الغوث! " . وكان هذا ومظهره كافياً ليثير ضغائن قريش على النبي وصحبه ، وما لبث أبو جهل حين سمعه أن صاح بالناس من عند الكعبة يستنفرهم ، ولم تكن قريش في حاجة إلى من يستنفرها ، وقد كان لكل منهم في هذه العير نصيب كها أشرنا من قبل إلى ذلك .

وأمام الحالة العصيبة التي عاشها المسلمون آنداك والمتمثلة في الغرو القريشي الذي يهددهم من ناحية ، ومصادرة قريش لأمواهم من ناحية ثمانية ، والحالة التي كان عليها المسلمون الإخرون الموجودون بسجون مكة ، أمام كل هذا خرج الرسول ﷺ لثلاث ليال خلون من رمضان للسنة الثانية للهجرة بعد أن ولى على المدينة عبد الله ابن أم مكتوم ؛ وكان معه ثلاثمئة وثلاثة عشر رجلاً ؛ ماثنان ونيف وأربعون من الأنصار ، والباقون من المهاجرين أومعهم سبعون بعيراً وفرسان ، فكان الرجلان منهم والأكثر يعتقبان بعيراً واحداً (٢) حتى أن النبي عليه السلام لم يختص ببعير وحده فكان يتعاقب هو وعلي بن أبي طالب (كرم الله وجهه) ومرثد بن أبي مرثد الفنوي على بعير لمرثد . وكانت تنقدم المسلمين في مسيرتهم رايتان سوداوان وكان يحمل اللواء الصحابي الجليل مصعب بن عمير العبدري (٨) . .

لكن قريش رغم إفلات قافلتها من كمين المسلمين تضاجئهم بجيش جرار قوامه تسعيائة وخمسون رجلاً معهم ماثة فرس وسبعيائة بعير يفوق تعداده وعدته ثلاثة أضعاف عدد المسلمين . أما الرسول عليه السلام فلم يكن يعرف شيئاً مما فعله المشركون، ولم يكن خروجه إلا للعير وليس بأيدي المسلمين إلا سلاح خفيف لهدفهم المحدود وهو القافلة . وقد عسكر المسلمون **ببيوت السقيا**(\*\* واستعرض عليه السلام الجيش فردُّ من ليس له قدرة على الحرب، وخماطب كبراء الجيش بقوله: «أيها الناس إن الله قد وعدني إحدى الطائفتين أنها لكم العير أو النفير " . فتبين له عليه السلام أن بعضهم يريدون غير ذات الشوكة \_ وهي العير \_ ليستعينوا بما فيها من الأموال ، فقـد قـالوا : « هلا ذكرت لنا القتال فنستعد ؟ » وجاء مصداق ذلك قوله تعالى في سورة الأنفال: ﴿ وَإِذْ يَعْدُكُمُ اللَّهِ إحدى الطائفتين أنها لكم وتودون أن غير ذات الشوكة تكون لكم ﴾ . ثم قام المقداد بن الأسود اللقب جب الله وحب رسول الله (۱۰۰ فقال: «يا رسول الله امض لما أمرك الله ، فوالله لا نقول لك كما قال بنو إسرائيل لموسى ﴿ فاذهب أنت وربك فقاتلا إنا ههنا قاعدون ﴾ ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكما مقاتلون ؛ والله لو سرت بنا إلى برك الغماد لجالدنا معك من دونه حتى تبلغه ». فدعا له الرسول عليه السلام بخير، ثم قال:

"أشيروا علي أيها الناس " \_ وكان يريد بذلك الأنصار \_ لأن بيعة العقبة ربما يفهم منها أنه لا تجب عليهم نصرته إلا ما دام بين أظهرهم ، وقد جاء في هذه البيعة : « . . . يا رسول الله إنا براء من ذمتك حتى تصل إلى دارنا فإذا وصلت إليها فأنت في ذمتنا نمنعك مما نمنع منه أبناءنا ونساءنا » فقال سعد بن معاذ سيد الأوس (۱۱) : «كأنك تريدنا يا رسول الله ؟ » فقال : «أجل » ، فقال سعد : «قد آمنا بك وصدقناك وأعطيناك عهودنا فامض لما أمرك الله ،

فوالذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لنخوضنه معك وما نكره أن تكون تلق العدو بنا غداً إنا لصبر عند الحرب صدق عند اللقاء، ولعل الله يريك منا ما تقر به عينك فسر على بركة الله ». فأشرق وجهه عليه السلام وسرر بذلك وقال كما في رواية البخاري: «أبشروا والله لكأني أنظر إلى مصارع القوم ». فعلم القوم من هذه الجملة أن الحرب لا بد حاصلة.

هنالك تجلت شجاعة المسلمين وظهر تحديهم الكبير لجحافل الشرك ، على أن الرسول على كان يتمنى حتى قبيل القتال لو استمعت قريش إلى رشيدها عتبة بن ربيعة (١٦) وأحد أشرافها وساداتها في الجاهلية وهو يدعوها على جمله الأحمر للعودة بسلام ، فيقول عليه السلام في هذا الصدد: «إن يكن في أحد من القوم اليوم خير فعند صاحب الجمل الأحمر».

أمام إصرار قريش وعنادها ظهرت بوضوح للجميع حنكة القيادة الإسلامية حيث كان الرسول ﷺ يستطلع أخبار عدوه بدقة فائقة ويصارح جنوده بتطورات الحالة وخطورتها وكل تفاصيلها، ولما علم عليه السلام بمكان قريش وعدتهم وعددهم وكان ذلك بواسطة علي والزبير بن العوام لم ير بدأ من أن يكشف للمسلمين خطورة الموقف قائلاً: «هذه مكة قد ألقت إليكم أفلاذ كبدها "(""). وانطلق المسلمون بعد ذلك حتى نزلوا بعدوة الوادي الدنيا من المدينة بعيداً عن مصادر الماء في أرض سبخة (١٤١)

وكان بعضهم جنباً وبعضهم محدثاً . عند ذلك استجاب الله سبحانه وتعالى ، وبعث فيهم مطراً حتى سال الوادي ، فشربوا ما طاب لهم ، واتخذوا الحياض على عدوة الوادي ، واغتسلوا وتوضؤوا وملؤوا الأسقية ولبدت الأرض حتى ثبتت الأقدام ، على حين كان هذا الغيث كارثة على المشركين حيث حول الأرض إلى وحل لم يعودوا معه قادرين على الارتحال .

ثم سار جيش المسلمين بعد ذلك حتى نزل أدنى ماء من بدر، فقال لـه الحباب بن المنذر الأنصاري \_ وكان مشهوراً بجودة الرأى \_: « يا رسول الله أهذا منزل أنزلكه الله ليس لنا أن نتقدم عنه أو نتاخر، أم هــو الــرأي والحرب والمكيدة ؟ » فقال عليه السلام: « الرأى والحرب والمكيدة » . ثم قال الحباب: « يا رسول الله ليس لك هذا بمنزل فانهض بالناس حتى تأتي أدنى ماء من القوم فإني أعرف غزارة مائه وكثرته فننزله ونغور ما عداه من الآبار ثم نبني عليه حوضاً فنملؤه ماء فنشرب ولا يشربون». فقال ﷺ: «لقد أشرت بالرأي». ونهض حتى أن أدن ماء من القوم ثم أمر بالآبار الـتى خلفهـم فغورت لينقطع أمل المشركين في الشرب من وراء المسلمين وسنى حوضاً على القليب الذي نزل عليه . ثم قال سعد بن معاذ : «يا نبي الله ألا نبني لك عريشاً تكون فيه ونعد عندك ركائبك ثم نلق عدونا فإن أعزنا الله تعالى وظهرنا على عدونا كان ذلك ما أحببنا وإن كانت الأخرى جلست على ركائبك فلحقت بمن وراءنا فقد تخلف عنك أقوام يا نبي الله ما نحـن أشــد لك حبــاً منهــم ولا أطوع لك منهم رغبة في الجهاد ونية ، ولو ظنوا أنك تلقى حرباً ما تخلفوا عنـك إنما ظنوا أنها العبر، يمنعك الله بهم ويناصحونك ويجاهدون معلك : ١٠ فقال الرسول عليه السلام: «أويقضي الله خيراً من ذلك». ثم بـني للـرسول ﷺ عريش فوق تل مشرف على ميدان الحرب.

ولما اجتمع القوم من جديد بعد الوضوء والصلاة ، قام الرسول عليه السلام يتفقد جنوده ويسوي بيده الكريمة صفوفهم ويعين لكل واحد من المقاتلين دوره في المعركة ويحدد مواقع الرماة بالنبال خلف حاجز من المشاة والفرسان ، ويأمر الرماة بما يتطلبه الهجوم من الاستفادة من الذخيرة وكذلك بالمفاجأة ، فيأمرهم ألا يطلقوا سهامهم إلا والعدو في نطاق المرمى ، ويقول في هذا الصدد مخاطباً جيشه : «إذا اكتنفوكم فانضحوهم بالنبل » (١٥) ويكذر الرسول عليه السلام لقلة جنوده فلا يدفعهم بهجوم على جيش جرار قد يطوقهم بعدده الكبير ، وإنما كانت خطته ويشخ استدراج العدو حتى يدخل في نطاق الرماية .

ولما أصبحت صفوف المسلمين متراصة ومناكبهم متلاصقة صاروا «وكأنهم بنيان مرصوص» ثم نظر عليه السلام إلى قريش وقال: «اللهم هذه قريش قد أقبلت بخيلائها وفخرها تحادك وتكذب رسولك، اللهم فنصرك الذي وعدتني به».

## بداية المعركة

ولما التق الفريقان المتحاربان ، ألقت قريش نظرة استهزاء واحتقار على المسلمين وعلى عدتهم المتواضعة ، وقبل أن تقوم الحرب خرج من صفوف المشركين الأسود بن الأسد الخزومي ، وقال : «أعاهد الله لأشربن من حوضهم أو لأهدمنه أو لأموتن دونه » . فخرج إليه حمزة بن عبد المطلب وتصدى له وقتله ، ثم وقف على يحرض المسلمين على الصبر والثبات وكان فها قال : «وإن الصبر في مواطني البأس مما يفرج الله به الهم وينجي به من الغم » .

بعد ذلك بدأت المبارزة، فطلب صناديد قريش ملاقاة أبطال المسلمين فخرج حمزة بن عبد المطلب مرة أخرى وعلي بن أبي طالب، وقتل كل منها صاحبه القرشي . . وجزّ علي عنق الوليد وكانا أصغر المقاتلين إذ كان عمر علي لا يزيد على خمس وعشرين سنة أو سبع وعشرين ، كما قتل حمزة شعيجة بن ربيعة . واحتدمت المعركة واشتد النزاع وانتشر الهلع بين صفوف قريش والتق الأنداد بالأكفاء بعضهم ببعض وماجوا واضطربوا في معركة عنيفة . . وبعد هذه المبارزة قام عليه السلام ليحث المسلمين على مزيد من الصبر والجلد، وكان من دعائه في ذاك الوقت وهو بباب العريش متوشحاً سيفه ما يلي : « للهم أنشدك عهدك ووعدك اللهم إن شئت لم تعبد » . فقال الصديق إذ ذاك : « حسبك فإن الله سينجز لك وعده » . فخرج عليه السلام وهو يحرض الجيش قائلاً : « والذي نفس محمد بيده لا يقاتلهم اليسوم رجل فيقتل صابراً محتسباً مقبلاً غير مدبر إلا أدخله الله الجنة ، ومن قتل قتيلاً فله سلبه » .

فقال عمير بن الحمام وبيده تمرات يأكلها: "بخ بخ! ما بيني وبين أن أدخل الجنة إلا أن يقتلني هؤلاء ". ثم قذف القرات من يده وأخد سيفه وقاتل حتى قتل . . واشتد القتال وأيد الله المسلمين بالملائكة المقربين بشرى لهم ولتطمئن به قلوبهم ، وحمى الوطيس وانقلب المشركون في ارتباك مضاجئ وانقض عليهم رماة المسلمين ومشاتهم بهجوم خاطف ، فلم تكن إلا ساعة حتى هزم الجمع وولت شرذمة الكفر الدبر وتبعها المسلمون يقتلون ويأسرون ، وقد قتلوا من المشركين نحو سبعين رجلاً وأسروا سبعين أيضاً قتل اثنان منها بأمر رسول الله وهما: النضر بن الحارث والاخر عقبة بن أبي معيط اللذان كان شديدا الايذاء له على .

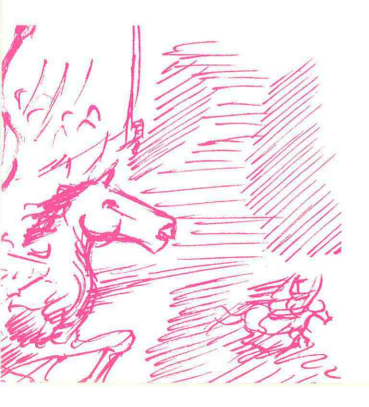
وكانت هذه الواقعة صبيحة الجمعة من السابع عشر من شهر رمضان من السنة الثانية للهجرة الموافق 374 ميلادية من شهر يناير (كانون الثاني).

وهكذا تكون غزوة بدر الكبرى أولى غزوات الرسول المهمة ، وبها تمهدت قواعد الدين وأعز الله فيها الإسلام وأذل جبابرة قريش وقتلت في هذه المعركة كل رؤوسهم ورؤسائهم أمثال أبي جهل وغيرهم . . ووقعت الهيبة من المسليمن في قلوب اليهود وأعداء الإسلام . وقد خص القرآن الكريم هذه الغزوة فنزلت سورة بأكملها في حقها وهي سورة الأنفال ، وقد استطاعت هذه السورة الكريمة أن تجمع القلوب بعد أن كادت تفترق من جراء خلاف وقع بين بعض المسلمين في قسمة الغنيمة ، ولما سمع هرولاء بهدده السورة وهري تقول : ﴿ يَسْأَلُونُكُ عَنْ الأَنْفَالُ للهُ والرسولُ فَاتقوا اللهُ تَقُولُ : ﴿ يَسْأَلُونُكُ عَنْ الأَنْفَالُ للهُ والرسولُ فَاتقوا اللهُ تَقُولُ : ﴿ يَسْأَلُونُكُ عَنْ الأَنْفَالُ للهُ والرسولُ فَاتقوا اللهُ تَقُولُ : ﴿ يَسْأَلُونُكُ عَنْ الأَنْفَالُ قَلْ الأَنْفَالُ للهُ والرسولُ فَاتقوا اللهُ تَقُولُ : ﴿ يَسْأَلُونُكُ عَنْ الأَنْفَالُ للهُ والرسولُ فَاتقوا اللهُ عَنْ المُنْفَالُ للهُ والرسولُ فَاتقوا اللهُ

وأصلحوا ذات بينكم وأطيعوا الله ورسوله إن كنتم مؤمنين ﴾ . سطع على أفئدتهم نور القرآن فتألفوا من جديد وتركوا أمر الغنائم لرسول الله فقسمها عليه السلام \_ كها حكم القرآن \_ على السواء الراجل مع الراجل ، والفارس ، وأدخل في الأسهام بعض من لم يحضر لأمر كلف به وهم : أبو لبانة الأنصاري لأنه كان غلفاً على أهل المدينة ، والحارث بن حاطب لأن الرسول عليه السلام خلفه على بني عمرو بن عوف ليحقق أمراً بلغه ، والحارث بن الصمة وأخوات ابن جبير لأنها كسرا بالروحاء فلم يتمكنا من السير ، وطلحة بن عبيد الله ، وسعيد بن زيد لأنها أرسلا يتلمسان الأخبار فلم يرجعا إلا بعد انتهاء الحرب ، وعثمان بن عدي (١١) لأنه خلفه على ابنته رقية بمرضها ، وعاصم بن عدي (١١) لأنه خلفه على أهل قباء والعالمية ، وكذلك أسهم لمن قتل بدر وهم أربعة عشر أخذ نصيبهم من النيء أولادهم وورثتهم بالقسط. والأن بعد مضي أربعة عشر قرناً على مرور هذه الغزوة ، ما هي نتائج هذا الانتصار الكبير على الإسلام والسلمين ؟

لقد خاض المسلمون وهم عصبة قليلة مؤمنة بدر بشجاعة وتحد كبير، ويرهنوا على أنهم قادرون على تحقيق المزيد من الانتصارات بفضال الصبر والثبات والإيمان الصادق والتفاني في نصرة الحق والرغبة في تكوين مجتمع مهاب الجانب قادر أن يحمي الدين الإسلامي وأن يذود على مكتسباته المقدسة وتكفينا فخراً شهادة القرآن الكريم حيث يسجل بطولة «عمير» وأمشاله ، فيقول: ﴿ من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من فقضى نحبه ومنهم من ينتظر وما يدلوا تبديلاً ﴾ . ولا نعجب حينا يخلد الذكر الحكيم شهداء بدر كلهم بدون استثناء في هذه الآية العظيمة : ﴿ ولا تحسين الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون ﴾ .

لقد كان يوم بدر يوم عزة للمسلمين والإسلام ولا بد أن نرجع إلى الوراء ونتذكر تلك الصورة المشرقة التي تلقت النبي وصحبه وهم راجعين من بدر إلى المدينة حيث استقبلته الولائد بالدفوف وهن ينشدن:



عجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ١٢٦

|           | علينا   | البدر    | طلع   |
|-----------|---------|----------|-------|
| الـــوداع | ثنيات   | مــن     |       |
|           | علينا   | الشسكر   | وجب   |
| لله داع   | دعــا   | <u></u>  |       |
|           | فينـــا | المبعسوث | أيهسا |
| المطاء    | الأمر   | حئيت     |       |

ونصر عبده ، يوم غيّر معالم التاريخ وتوطدت فيه الدولة الإسلامية ، وهـ و يـ وم رُفعت فيه راية الحق والإسلام عالية وركزت فوق الأرض بقوة لتظل كذلك أبد الأبدين .

فا أحوجنا في هاته الظروف العصيبة التي يمر بها عالمنا العربي والأمة الإسلامية بصفة عامة وما يتربص بها من مؤامرات عديدة إلى روح بدر ومعنويات بدر وإجماع بدر ليتحقق بذلك النصر الموعود مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقّاً عَلَيْنا نَصَّر المؤمنين له .

- ١ \_ القرآن الكريم
- ٣ \_ سيرة الرسول عن طبقات ابن سعد ؛ سيرة ابن هشام \_ سيرة ابن سيد الناس -سيرة الشمس الشامي ـ السيرة الحلبية ـ سيرة زيني دحلان ـ السيرة النبوية للقسطلاني .
- ٦ \_ تنوير الحوالك شرح على موطأ مالك ، تأليف : الإمام جلال الدين عبد السرحمن السيوطي الشافعي .
  - ٧ \_ نور اليقين في سيرة سيد المرسلين، تأليف الشيخ محمد الحضري بك.

إن يوم بدر يوم تحولت فيه القوى بجانب الحق ، يوم أعــز الله فيــه جنــده

## صدق الله العظيم

## المراجع والمصادر

- ٢ \_ الاحاديث النبوية عن صحيح السنة للإمامين البخاري ومسلم بن الحجاج.
- - ٤ \_ حياة محمد ، محمد حسين هيكل ، الطبعة ١٣ ، (١٩٦٨م) .
    - ه \_ شهداء الإسلام، على سامي النشار.

(٣) الهجرات الثلاث؛ وهي: الهجرة الأولى: لما رأى النبي ﷺ في بدء دعـوته مــا يصيب أصحابه من البلاء والإيذاء قال لهم : « لو خرجتم إلى الحبشة فإن بها ملكاً لا يظلم عنده أحده . فهاجر أصحابه وتسمى « الهجرة الأولى » . وهنـاك هجـرة الحبشـة الثـانية . نصرته، فغادر مكة يصحبه أبو بكر مهاجراً إلى المدينة في ١٥ أو ١٦ تمسوز مسن سسنة ٦٢٢ م، ومنها بدء التاريخ الهجري، ثم تتابع المؤمنون يفدون إلى المدينة، دار الهجرة

الهوامش

(١) سفوان : واد من ناحية بدر . (٢) مجنة : سوق معروفة .

(٤) طلحة بن عبيد الله : صحابي قرشي تيمي . من العشرة المبشريـن بـالجنة ومـن أغنياء قريش ، كان يسمى « طلحة الفياض ، وطلحة الجود ، لسخانه ، قتل في وقعة الجمل وهو بجانب عائشة سنة ٣٦هـ/١٥٦م.

\* سعيد بن زيد : صحاب وقرشي عدوي . من السابقين الأولين لدعوة الإسلام هـ و وامرأته فاطمة أخت عمر، هاجرا إلى الحبشة. قاتل مع الرسول في جميع الغروات. اشترك في فتوح الشام، أحد العشرة المبشرين بالجنة، توفي بالمدينة سنة ٥١ هـ/ ٦٧١م.

(٥) الحوراء: وفي بعض المصادر الآخرى نجد الروحاء وهــو مــوضع على شلائين أو أربعين ميلًا جنوب المدينة الغربي.

(٦) بعض المصادر الأخرى تقول إنه كان معه ٨٣ مـن الهـاجرين و٦١ مـن الأوس والباقون من الخزرج .

(٧) الاعتقاب: هنا أن يركب الواحد البعير مدة ثم ينزل ليعتقب الآخر فـيركبه. يقال كذلك: «تعاقب القوم على الراحلة» أي تناوبوا .

(٨) مصعب بن عمير العبدري: قرشي من بني عبد الدار. صحابي شجاع. كان من المترفين في قومه . أسلم سرأ وأوذي في سبيل إسلامه . هــاجر إلى الحبشــة . حمــل لــواء المسلمين في بدر واحد حيث استشهد سنة ٣هـ/٦٢٥م.

\* بالنسبة للرايتين السوداوين إحداهما كانت مع علي بـن أبي طـالب والأخـرى مـع رجل من الانصار ومعلوم أن الراية هي العلم الأكبر واللواء دونها.

(٩) السقيا: مكان خارج المدينة.

(١٠) المقداد بن الأسود: صحابي من الأبطال، نسب إلى الأسود بن عبد يغوث. هو أحد السبعة الذين كانوا أول من أظهر الإسلام. هـاجر إلى الحبشـة، قـاتل في بــــدر وأحد . توفي بالمدينة سنة ٣٣ هـ/ ٦٥٣ م .

(١١) سعد بن معاذ: أنصاري أوسى من أعاظم الصحابة. قاتل في بــدر وأحــد. استشهد في الخندق من سهم أصابه . بكاه الرسول ، وتولى الصلاة عليه . كانت وفاته سنة ٦٩٧٧م.

(١٢) عنبة بن ربيعة : من أشراف قريش وأحد ساداتها في الجاهلية . قتــل في مصاف القرشيين في بدر ، وكان ابنه أبو حذيفة يقاتل في صفوف المسلمين .

(١٣) وفي رواية أخرى يقول الحديث على لسان الرسول : «لقد رمتكم قريش بأفلاذ كبدها، وأفلاذ كبدها أي قطعها ؛ والفلذة : هي القطعة من الكبد أو اللحم أو الذهب أو غير ذلك . . ج . فِلَذ وَفِلْدُ وَافْلاذ .

(١٤) سبخة : نقول أرض سبخة أو أرض ذات السباخ أي ذات النز والملح. ما يعلو الماء كالطحلب ج . سباخ وسبخات .

السباخ من الأرض: ما لم يحرث ولم يعمر.

(١٥) وفي رواية أخرى يقول الرسول: « لا تحملوني حتى أمركم وإن اكتنفكم القـوم فانضحوهم بالنبل ولا تسلوا السيوف حتى يغشنوكم ، ومعنى اكتنفوكم أي قساربوكم فانضحوهم بالنبل أي رشوهم بالسهام رشأ . نقول تكنف القوم فـلاناً : أي أحـاطوا بــه . ونقول نضح فلان فلاناً بالنبل: أي رماه به .

(١٩) عاصم بن عدي المدني العجلاني القضاعي حليف الأنصار . شهد أحمداً ومــا بعدها . روى عنه ابنه أبو البداح وسهل بن سعد والشعبي . مات سنة ٤٥ وهو ابـن مـاثة وعشرين سنة. وهو ممن ضرب له في بدر بسهم ولم يشهدها.





لم تكن اللغة السامية الأوغاريتية أو الكنعانية الشهالية معروفة قبل اكتشاف مدينة أوغاريت الأثرية التي تقع على بعد تسعة كيلومترات من مدينة اللاذقية ، وهذه اللغة التي «تؤلف أقدم مصدر للغة العربية» على حد تعبير كلود شيفر ، عضو الجمع العلمي الفرنسي ، وتعد ضمن آخر المكتشفات التي عرفها البحث في لغات أقوام الجزيرة العربية «السامية» ، هي في الحقيقة أقدم لغة مؤجدة ، وصلتنا من منطقة الشام ، وقد وجد العلماء أن اللوحات الفخارية المدونة عليها قد كتبت بنوع غريب من العلامات المنتهية بالمسامير إلا أنها ليست خطأ مسهارياً ، بل إنها نوع من الحروف الهجائية ، وعددها ثلاثون علامة ، يرجع تاريخها إلى القرن الرابع عشر ، وربما القرن الخامس عشر قبل الميلاد ، القرن الرابع عشر ، وربما القرن الخامس عشر قبل الميلاد ، أما سبب مشابهتها بالعلامات المسهارية فناشئ من كتابتها على ألواح طينية بأقلام معدنية أو خشبية تشبه الأقلام المستعملة في كتابة الخط المسهاري البابلي ، ويسمى هذا القالم المستعملة المسامي المسامي

## أقدم أبجـــديــة في العـــالــم

وبذلك يمكن عدّ أبجدية أوغاريت أقدم أبجدية عرفت في العالم ، لأنه في العهود التي سبقت القرن الرابع عشر قبل الميلاد ، لم يكن يعرف سوى طريقتين للكتابة ، الأولى : الطريقة الهيروغليفية (الصورية) ، وقد استخدمت بشكل مخصوص في مصر ، والثانية : الكتابة المسارية المقطعية (الصوتية) ، وقد انتشرت في العراق ، وكل واحدة من هاتين الطريقتين تتطلب عدداً كبيراً من الإشارات ، لأن كل

إشارة فيهما إما أن ترمز إلى الكلمة بكاملها أو إلى مقطع صوتي ، ولا شك أن ذلك يجعل اللغة تحتاج إلى خمسين ومئة أو مئتي حرف.

ويرجع الفضل في حل رموز هذه الأبجدية إلى هانس بوير وشارل ميرلوا وإدوار دورم ، والذي زاد في أهمية هذه الأبجدية اكتشاف لوحة صغيرة أثناء حفريات سنة ١٩٤٩م، عند مدخل القصر الملكى في أوغاريت ، تحمل أحرف أبجدية أوغاريت الشلاثين بالترتيب الشائع في العهد الأوغاريتي ، وتبين أنه الترتيب نفسه الذي تتبعه الأبجدية اليونانية والأبجدية العربية كذلك ، وتسمية الحروف عندهم تجري على هذه الشاكلة : آلف ، بيت ، جيمل ، دالت ، هاي ، واو ، زاين ، حيط، طيت، كوف، لامذ، ميم، نون، سين، عين، فا، صاد، قوف . . . الخ ، والأجدية اليونانية تبتدئ جروف : « ألفا ، بيتا ، جما ، دلتا » ، وهي حروف الألف والباء والجيم والدال في « أبجد » على ترتيب العربية ، ثم تقابل حروف « هوز » بما يقاربها مع اختلاف نطق الهاء ، ونطق الواو حين تكون حركة مد في اليونانية وحـرفأ منطوقاً في الأوغاريتية في بعض الأحيان، ثم تـأتي «كلمـن » متتـابعة كما هي في الأوغاريتية والعربية بغير اختلاف لخلوها من حروف الحلـق والمد، وفي اليونانية يلفظونها : «كيا ، لمدا ، مى ، في » ويتبعونها ببقية الحروف الأوغاريتية على النحو الذي أشرنا إليه .

ومن الغربيين من يتعصب ضد نسبة آي ثقافة أوروبية إلى أصل من أصولها العربية أو السامية ، فهم يدركون هذا الشبه بين الأبجدية الأوغاريتية والعربية من جهة والأبجدية عند اليونان ، فيعترفون به ، ولكنهم يسألون : ولماذا لا يكون الساميون هم الذين اقتبسوا هذه الحروف من مصدر أوروبي قديم ؟

وقد يعلق هذا السؤال لولا أن أسماء الحروف الأوغاريتية أو العربية عرفت بمعانيها وأشكالها، ولم يعرف لها معنى ولا شكل يعود بهـا إلى لغـة



★ منظر عام لبقایا اوغاریت ★

ت كاملة بالعرب

كيف كانوا ينطقون ، لأن أدبهم الذي وصل إلينا مكتوب بحروف صامتة ، ولم يتجرأ أحد على قراءة هذه النصوص بالحركات ، ولكن يقدر أن النطق لم يكن يختلف كثيراً عن العربية القديمة والآرامية .

## الاهتام بالأوغـــاريتية

وقد جذب اكتشاف الأبجدية الأوغاريتية اهتام العالم لكون أبجديات العالم المعاصر قد تطورت منها ، وأصبحت اللغة الأوغاريتية موضع اهتام المحافل العلمية والتاريخية واللغوية في العديد من دول العالم ، وهي تدرس الآن في أكثر من أربعين جامعة في أوروبا وأميريكا في أقسام خاصة بها ، لا يقبل بها على الأغلب إلا من يحسن العربية ، على الأقل ، لأن من

بعتلم: إحسان جعمت

يحسن العربية يستطيع بيسر أن يفهم النصوص الأوغاريتية ، ووضع لها مؤخراً عدد من المختصين معجهات حديثة وفهارس ، وكتبوا أبحاثاً عديدة في قواعدها النحوية والصرفية ، ونافت الكتب والنشرات والمقالات التي ألفت حولها \_ بمختلف اللغات \_ الآلاف .

وعلى الرغم من أن تحديد الصفات المريزة الخاصة باللغة الأوغاريتية ، وبالتالي درجة قرابتها من لغة أو من مجموعة لغات سامية ، أمر يتطلب أولا التوصل إلى وضع وصف مفصل ومنهجي لعلم الأصوات وللتشكل الصوقي وللنحو وللنواحي الاصطلاحية للغة الأوغاريتية الأمر الذي لم يتم بعد ، فإنه عند ترجمة النصوص الأوغاريتية تبين أن هذه اللغة تشاكل إلى حد كبير اللغة العربية ليس من جانب الألفاظ فحسب ، وإنحا في التعابير القديمة ، وفي تركيب الجمل ، فقواعدها تتفق بشكل عام مع قواعد اللغة العربية النحوية والصرفية ، ونرى أيضاً تشابهاً تاماً في النطق فلكل حرف من حروف الأوغاريتية قيمة صوتية لها ما يقابلها في اللغة العربية .

وقد ذكر بعض الذين لهم اشتغال بالأبحاث الأوغاريتية أن في اللغة الأوغاريتية بن غير أنه الأوغاريتية سبعمئة كلمة نراها هي هي في العربية والأوغاريتية ، غير أنه تبين أن اللغة الأوغاريتية التي تنتسب إلى منتصف الألف الثاني قبل المللاد ، أي أقدم من اللغة العبرية ، ليست سوى لهجة عربية قديمة ، ويتضح ذلك إذا أراد الناطق أن يتصرف بالمد والقصر أو التفخيم والترقيق أو الاشمام أو الإمالة في أداء الأصوات لكون الأبجدية الأوغاريتية خالية من الصوائت .

وقد درس العلاقة بين العربية والأوغاريتية العديدون ، غير أن أشهر

من لغات الأوروبيين ، ومن معاني هذه الحروف ما نفهمه في أحداديثنا اليومية إلى يوم الناس هذا كالباء من البيت ، والجيم من الجمل ، والحاء من الحائط، والعين من العين ، والكاف من الكف ، والنون من النون أو الحوت . .

وقد يقال إن تسمية الحروف الأبجدية بالأسماء الستي ذكرناها قد اختيرت بصورة مستقلة ومتأخرة عن أشكالها، بغية إعطاء تلك الحروف دلالات مألوفة ومرئية في حياة المجتمع اليومية كي تسهل استمرارية تذكر كتابتها ونطقها، ولكن هذا القول لم يثبت على وجه التحقيق والجزم (11).

وأبجدية أوغاريت أغنى الأبجديات السامية المعروفة ، فبالإضافة إلى الأحرف الصوتية الثلاثة التي تمشل الألف U — I — A ، وهي ذاتها الصوائت السامية البدائية ، فإنها تحتوي أيضاً على علامتين لتدوين الحرفين المدورين الصامتين : الهاء الحلقية (ح) والهاء الملهوية ، وعلى علامتين لكتابة الأحرف الحليزونية الخسرج المصوتة والحنجرية والحرف اللهوي (غ) ، وهناك علامتان لكتابة الحرفين السنيين الحلزونيين : المصوت (ظ) والصامت (ط) ، وعلامة لكتابة الحرف السني المفخم الصوتي (ذ) . . أما بقية العلامات فهي مثل العلامات الأبجدية المعروفة في الأبجدية الكنعانية الكلاسيكية ، باستثناء حرف غامض هو السادس عشر في ترتيب هجائهم ، وهذه الرموز الصوتية هي :

أ ب ج (قاهرية) خ د ه و زح ط ي ك ش ل م س ؟ (أولى) ن ظ س (ثانية) ع ف ص ق ر ث غ ت إ (=) أ .

وطريقة الأوغاريتيين في الكتابة طريقة سائر الشعوب السامية (باستثناء الأحباش): الاكتفاء بإدراج الحروف الصامتة وترك الحركة لتقدير القارئ، وفي هذا ما فيه من عسر وإبهام وحدس. ولسنا ندرى

من درس هذه العلاقة بتعمق الدكتور عز الدين آل ياسين ، فقد نشر بالإنكليزية كتاباً له يجمل اسم (علاقة الألفاظ بين الأوغاريتية والعربية) ، وفيه درس بضع مئات من الكلهات الأوغاريتية مقارناً إياها بأصول عربية ، ومما يبعث على الأسى أن يبق هذا الجهد حتى الآن حبيس اللغات الأجنبية .

## كلمات مشتركة

ومن الكليات المشتركة بين العربية والأوغاريتية : «نهر ، أب ، أخ ، يد ، حلم ، حرب ، بتول ، كرم ، عربة ، حصان ، لحم ، حجر ، بحر ، موت ، يم ، نعمة ، حسن ، جراد ، صحراء ، دمع قرار ، تراب ، مودة ، سلام ، عبد ، أرض ، حقل ، رحى ، عرب ، قتال ، بيت ، أحد ، أكل ، أمر ، بكى ، ابن ، دم ، مر ، قبر ، الخ . . . » .

ويجب الاحتراس من التمادي في استخدام اللغة العبرية لفهم النصوص الأوغاريتية لكي لا يقع الباحث فيا وقع فيه (فيرلو) و (ديسو) وبعض العلماء البهود من أخطاء فادحة مردها إلى اعتبار بعض المظاهر اللغوية الأوغاريتية عبرية صرفاً، فالواقع أن في لهجة أوغاريت عناصر لغوية تشبه البابلية \_ الأشورية، والأرامية، فضلاً عن العبية كما نوهنا.

والعبرية أحدث عهداً من الأوغاريتية إذ إن قبيلة بني إسرائيل تعلمت العبرية من الكنعانيين الأصليين عند دخول القبيلة أرض كنعان في حوالي القرن الثاني عشر قبل الميلاد، وقد لفت نظر العلماء وجود ثمة شبه بين بعض العبارات الأوغاريتية والعبرية وخاصة في مفردات معينة وجمل كانت معروفة في التوراة ووجدت حرفياً في أساطير أوغاريت، وكان ذلك مفاجأة، لأن أساطير أوغاريت تسبق بما يقرب من ألف سنة نصوص التوراة إلا أن العجب زال بعد تأكد لدى الباحثين أن العبريين سطوا على أساطير سومر وبابل وأوغاريت وضمنوها توراتهم .

وللدكتور جورج حداد دراسة قيمة بهذا الصدد نشرها بالعربية في بعلة الحوليات الأثرية السورية (الجزء الأول والثاني سنة ١٩٥٢م) تحت عنوان : «الأدب الكنعاني في رأس شمرة والتوراة العبرانية »، وفيها أوضح أن الأدب الكنعاني كما نجده في لوحات رأس شمرة (أوغاريت) قد أثر ليس على الأمثال والحكم الموجودة في سفر الأمثال في التوراة وفي سفري المزامير ونشيد الأنشاد فحسب، وإنما أثر أيضاً على الكتابات العبرانية الواردة في سفر التكوين وأخبار الأنبياء.

وللتدليل على شدة تلاحم الأوغاريتية بالعربية نورد هذه القطعة الشعرية من ملحمة (كارت) حيث عني بنشرها الدكتور أنيس فريحة في كتابه المسمى به ملاحم وأساطير أوغاريت»، وفيها يخاطب الملك (كارت) مجبوبته حورية:

- \_ أشلو بصف عنه
- \_ دبحلمي إل يتن
  - عجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ١٣٠

- \_ دبشرتـي أب أدم \_ ولد شفح لكارت
- \_ وغلم لعبد إل \_ كارت يخط وحلم
- \_ تارب عط وحمدم
- \_ عبـد إل وهـدرت

## وتحرير المعنى :

- \_ أسلو بصفاء عينيها
- \_ جلم إيل وهبني إياها
- \_ بشرنى بها أبو البشر
  - \_ ولد سفاح لكارت
  - \_ وغلام لعبد إيل
  - \_ كارت خط وحلم
- \_ (أفاق) عبد إل وإذا هو هدر (توهم).

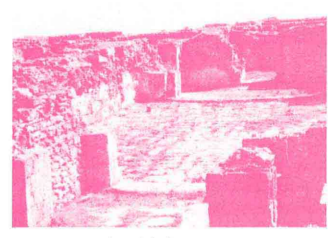
وبالإضافة إلى ما تحتويه الأوغاريتية من كلمات عربية فصيحة ومعجمية تتكشف للباحث لدى الرجوع إلى المعجمات العربية، والتي لا يمكن حصرها يعدد محدد، فإن في الأوغاريتية مفردات عديدة لا تزال سائلة على ألسنة الأهلين في مدينة اللاذقية والمنطقة المحيطة بها، ومن هذه المفردات على سبيل المثال، كلمة «نقمة» التي يطلقها أهل اللاذقية على الرجل المتسلط، وهي لفظة أوغاريتية كانت اسماً لأحد ملوك أوغاريت المسمى «نقمد» ومعناه «نقمة حدد أو هدد»، وكان ملكاً مغتصباً، اتصف بالشدة، ومنها أيضاً كلمة «المقت» بمعنى الاكتئاب لا

★ حروف الهجاء الأوغارينية ★

| >>  | f  | ÞŸ            | ,   |
|-----|----|---------------|-----|
| E.  | 1  | No.           | ن   |
| M   |    | 8             | o-  |
| NY. | Ų  | \$\frac{2}{2} | ۲ س |
| Y - | 5  | <             | ٤   |
| W   | 3  | Pd.           | غُ  |
| Ħ   |    | ⊨             | ٺ   |
| En- | 3  | · YY          | ص   |
| ¥   | 7. | EK            | ظ   |
| 塔   | ζ  | -             | ق   |
| 7   | Č  | DD-D-         | ,   |
| 外   | مل | 40            | بثى |
| **  | ي  | বা            | ش ۲ |
| ₽>- | 2  |               | ت   |
| 777 | J  | - ₹           | ث   |
|     |    |               |     |
|     |    |               |     |



★ خرائب أوغاريت \*



\* ساحة القصر الملكى في أوغاريت \*

الكره، ومنها أيضاً «عين» بمعنى نظر، و«ات» أنت و«اجر» قدم، و«شقل» حمل، ومن بقايا اللغة الأوغاريتية لاحقة يزيدها بعض الأهلين كسعاً على آخر الأفعال يراد منها تأكيد الحدث إذ يقولون في ضربناه «ضربناهني» أو «ضربناهنه».

## العربية والأوغاريتية

إن كشف أبعاد التلاقي والتداخل بين العربية والأوغاريتية ما زال البحث فيه مفتوحاً وطرياً، لأن الاكتشافات لا تزال تتوالى ، غير أن الذي يحز في النفس أن الدراسات المعمقة في هذا الجال وخاصة تلك المكتوبة بالعربية نادرة وقليلة ، وفيا عدا شذرات متفرقة لا نعثر على كتاب خاص صدر بالعربية يوضح هذه العلاقة بجلاء على الرغم من أهميت وخدمته لفقه اللغات المقارن والدراسات السامية وعلمي الترسيس والتأثيل .

## الـهـوامــش

(١) مما يؤيد الفول إنَّ الحروف الأوغاريتية والعربية عرفت بمعانيها واشكالها ، أن الحروف

الكنعانية ، وإن كانت ليست بصور ، فإننا تجد لمعانيها علاقة بالصور كما يتضح ذلك مــن الجــدول النالي :

| الف: بقرة (حيوان اليف) | حبت : حائط          | سامخ: آلة كالعصا |
|------------------------|---------------------|------------------|
| بيت: بيت               | طبت: حنش            | عين ! عين        |
| جيمل : جمل             | يود: بد             | افأنا فم         |
| دالت : باب             | کاف: کف             | صادي: شبكة للصيد |
| ها: شبكة حديد للشباك   | لمد: عصا لضرب البقر | قوف: سم الخياط   |
| واو : وند              | ميم: ماء            | ريش: رأس         |
| زاين: سلاح             | ئون : حوت           | شین : سن         |
|                        | I i                 | تاه علامة        |

## بعض الكلمات الأوغاريتية وعلاقتها بالعربية

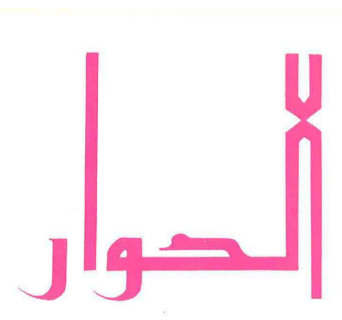
| حظىر : حظيرة  | بتلت : بشول   | اجرت : الجرة   |
|---------------|---------------|----------------|
| حـوت : حيوان  | برق : بـرق    | أخذ: احد       |
| خسر: خمس      | برکت : برک    | أخريت : الأخرة |
| خنسزر : خنزير | ىلد: ېلىد     | أدن : أذن      |
| ניש : ניש     | بهت ، بهبو    | ارض ۔ ارض      |
| یم:یم         | جـــن ؛ جنينة | ابت : ابنة     |

## بعض الكلمات الأوغاريتية وما يقابلها في لهجة اللاذقية :

| اللفظ الأوغاريتي                                             | اللفظ في لهجة اللاذقية   | المعنى                                     |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------|--------------------------------------------|
| إن                                                           | اتُ                      | أنث                                        |
| اِتُ<br>بت<br>جعر<br>نتر<br>نتر<br>اشن<br>سجر<br>سجر<br>حرحر | اِتُ<br>بت<br>جعر<br>شقل | أَنْتَ<br>بنت<br>زمجر<br>نمض<br>حرك<br>حرك |
| جعر                                                          | جعر                      | ز <u>م</u> و                               |
| شقل                                                          | شقل                      | نهض                                        |
| نثر                                                          | نتر<br>شکم<br>نشته       | حرك                                        |
| ثكم                                                          | شكم                      | كتف                                        |
| أشن                                                          | ششنه                     | هدية                                       |
| سجر                                                          | سكر                      | قفل                                        |
| اجر                                                          | إجر                      | قدم                                        |
| حوحو                                                         | حوحو                     | احتر                                       |
| جرجر                                                         | . جرجر                   | احتر<br>جزً<br>مزق<br>نطع<br>أنجلس         |
| حزق                                                          | خزق                      | مزق                                        |
| شرم                                                          | شرع<br>صمد               | قطع                                        |
| شرم<br>صمد                                                   | صمد                      | أخلس                                       |
| أخد                                                          | أخد                      | اخذ<br>نظر                                 |
| عيّن                                                         | عين                      | تظر                                        |
| ئفط                                                          | شفط                      | سلب                                        |

## من مراجع البحث

- ١ \_ أنيس فريحة املاحم وأساطير في أوغاريث، بيروت ١٩٦٦، م.
- ٢ ــ نسبب وهيبة الخازن الوغاريت، أجيال، أديان، ملاحم،، بيروت ١٩٦١.
  - ٣ \_ جبرائيل سعادة ، رأس الشمرة ، آثار أوغاريت ، . دمشق ١٩٥٤م .
- إلى سعادة «معلومات موجزة عن رأس الشمرة \_ أوغاريت ، اللاذقية ١٩٦٨م.
  - ٥ \_ إسرائيل ولفنسون «تاريخ اللغات انسامية»، مصر ١٩٢٩م.
  - ٦ \_ محاضرات الموسم الثقافي ١٩٦٦ \_ ١٩٦٢م، وزارة الثقافة دمشق ١٩٦٣م.
    - ٧ = مجلة الحوليات الأثرية السورية وأعداد مختلفة».
    - ٨ \_ عز الدين آل ياسين «علاقة الألفاظ الأوغاريتية والعربية» بالإنكليزية :
  - THE Lexical Relation Belween Ugaritic and Arabic.



## شعر: سعيد قندق جي

قالت الشوكة للوردة يوماً انت ما أنت السوردة يوماً انت السوب زائل كم تحيد كم تحير أفت بأيد لم تجد لا تقولي : عطر الصبح دمي وأنا الباق ويا رُبَّ يَاد أنا طغيان فيلا تقتري أنا طغيان فيلا تقتري أنا معلمت البرايا حقدة لمم أنا علمت البرايا حقدة لمم وسيبق الشر ما دمت أنا والهناءات محال في الدوى والهناءات محال في الدوى

أنا أقوى منك صرحاً ومَضاء عُرضٌ بحمل كالداء الفناء عيرَك الجنيِّ وكم ذقت الشقاء مستكونين بلا عطم مَسَاء كوميض البرق بَنهُ وانتهاء حين مَسَّني جَنَتْ مَسِي دماء ربِّما حواتُ عطفيك هباء مطوة تبعد عني الدخلاء وملأت الكونَ شرًّا وبَلاء بشعاري ونَضَتْ مني لبواء وسيلق الناس ما دمتُ العناء كيف يهنا من رأى في اهتداء كيف يهنا من رأى في اهتداء فدانا لا تطيق .. الجبناء

\* .. \* .. \*

برمت بالشوك كِبراً وادعاءً ثم القته فلم يطلق نداءً أيها الماليء دنياي افتراءً ما رأى العشاق في الروض صفاء للصبايا يتفتعن .... بهاء وعلى الوجنة اضفيت رُوّاء فوق ما تهوى على القطف بقاء وانتهائي كان في عمري ابتداء تسحر الناس رجالا ونساء عاشق ينساب وجداً ولقاء حققوا مجداً وشادوا كبرياء

فأفاقت وردة الروض وقد و وتحد وتحدد وتحدد في في المخرور في المحدود في المحدد في المحدد في المحدد في المحدد الله في المحدد في المحدد الم





# ماهوه مامضاره.

## متى يكون التعرق غير طبيعي

يفقد الإنسان السليم ، المتوسط القامة ، وفي حالة الراحة ، وفي درجة حرارة معتدلة تتراوح بين ١٨ و ٢٠ درجة سنتيغراد ، يفقد حسب مزاجه الخاص ، ما بين ٢٠٠ غرم و ١٣٠٠ غرام ، من العرق في كل ٢٠٠ ما بين ٢٠٠٠ .

وعند تجاوز هذا المقدار يصبح التعرق مفرطاً وغير عادي ، ويمكن أن يسمى مرض فرط التعرق أو الهيبرهيدروز . وإذا قبل الانفضاج الجلدي عن هذه الكمية فإن المرض يدعى حينتد مرض انعدام التعرق أو الآنيدروز .

هذا وتختلف كمية العرق التي يفرزها الجلد، باختلاف الشخص وباختلاف البيئة التي يعيش فيها .

فالإنسان الذي يعمل بصورة معتدلة ، تحت الشمس ، في قلب صحارى الجزيرة العربية الحارة ، قد يفقد كمية من العرق تبلغ ٠٠٠ غرام في الساعة . أما في صحارى أريزونا بالولايات المتحدة الأميريكية ، فإن التعرق بالنسبة لمن يعيش في نفس الظروف تبلغ عشرة ليترات أو أكثر من عشرة كيلوغرامات في اليوم .

بيد أن غدد التعرق تصاب بالإرهاق، فإذا مكثت بضع ساعات تحت الشمس، فإن نسبة تعرقك تهبط شيئاً فشيئاً. فقد تهبط كمية عرقك من ١٣٠٠ غرام في الساعة خلال الساعتين الأوليين إلى ٨٩٠ غراماً في الساعة خلال الساعات الأربع التالية، حتى ولو تناولت كمية مساوية من الماء تعادل أو تزيد عن المقدار الذي أفرزته من العرق، كما يرى ذلك

الدكتور غراسيانسكي.

هذا ويشتمل جلد الإنسان على حوالي مليوني غدة مفرزة للعرق، تفرز باستمرار مقادير متفاوتة من العرق.

وتتألف كل من هذه الغدد من أنبوب صغير عضلي يبلغ طوله أربعة ميلليمترات، يكون في البداية ذا تلافيف معقدة للغاية ضمن الطبقة العميقة من الجلد، أو البشرة السفلى، ثم يمتد على شكل خط مستقيم في الطبقة الوسطى من الجلد، وبعد أن يرسم ما بين عشرين إلى ثلاثين لولباً ينفتح في مسام البشرة السطحية .

وهناك نوعان من الغدد العرقية : الأولى هي الغدد «الأكرينية» وهي المنتشرة على سائر سطح الجلد، وهي صغيرة جداً تفرز الماء في أغلب الحالات، وهناك الغدد «الأبوكرينية» وهي أكبر حجاً وأقل عدداً، ولا توجد إلا في بعض أماكن من الجسم، ولا سيا تحت الإبط، ولإفرازاتها \_ لدى بعض الأشخاص \_ رائحة منفرة للغاية .

## لماذا نتعرق في الطقس الحار ؟

الجواب هو أن التعرق لدى الإنسان وسيلة أساسية لمكافحة الحرارة الشديدة، وللاحتفاظ بدرجة حرارة مركزية مقدارها ٣٧ درجة على الدوام.

وحينا يؤدي سبب معين إلى ارتفاع الحرارة الداخلية في جسمنا كالتعرض للشمس أو الحمى أو بعض أصناف المشروبات . . الخ .



بعتام: جرمين هيغي ترجة: د- عبد الرحمن حميدة

فإن غددنا العرقية تأخذ فوراً في إفراز الماء الذي يشتمل عليه جسمنا . ويتبخر الماء المذكور من سطح جلدنا فيؤدي إلى انخفاض الحرارة .

وفي الواقع فإن تبخر كل غرام من الماء يمتص ٣٦٥ حريرة أو سعوة ، وتبخر عشرة غرامات من الماء يخفض الحرارة بمقدار درجة واحدة من حرارة حيوان يزن ٨,٥ كيلوغرامات .

وهناك فائدة أخرى من العرق، وهي أنه يقي من الإشعاعات الشمسية، لأن طبقة من العرق تبلغ ثخانتها ميلليمتراً واحداً تصد ٧٥ بالمئة من هذه الإشعاعات.

وقد كتب الفيزيائي الأميريكي بنيامين فرانكلين القرن الثامن عشر يقول : «إن حصّادي ولاية بنسلفانيا يتحملون تـأثير الشمس المضطرمة على شرط أن يتعرقوا بغزارة ، وأن يشربوا الكثير من الماء لـدعم العرق ،

وأن يتعرضوا للتهوية بصورة تنشط التبخر» .

إذن يبدو التعرق ضرورة حيوية ، فبعض الحيوانات المحرومة من الغدد العرقية تنضح عرقها عن طريق جهاز التنفس ، فالكلب مثلًا يلهث من شدقه المفتوح في الطقس الشديد الحرارة .

## هل يشكل انعدام التعرق خطراً على الصحة ؟

إذا كان التعرق خفيفاً أو متوقفاً تماماً ، فقد يتعرض الإنسان خلال الصيف إلى «ضرية الشمس» التي تكون قاتلة في كثير من الأحيان . فالحرارة المركزية التي يحرمها توقف التعرق من الانتظام تصعد عندئذ إلى درجة خطرة . فعندما تبلغ حرارة الجسم ٤٣ درجة يتوقف التنفس ، وتتوقف عضلة القلب عن الحركة تماماً في درجة حرارة ٤٤ .

ويكون بعض الأشخاض وهم نادرون جداً \_ لحسن الحظ \_ ضحايا خلل وراثي مرهق للغاية : وهو عسى التعرق الجلدي ، فجلهم يفتقر للغدد العَرَقية . وهذا ما يقسرهم على اتخاذ زمرة من الاحتياطات : فلا يجوز لهم الإكثار من الألبسة الثقيلة ، ولا أن يتعرضوا للتهفئة ، وعليهم تحاشي الأطعمة الدسمة الغنية جداً بالسعرات ، ولا أن يقوموا بتارين رياضية عنيفة ، أو بذل جهد مضن . . الخ .

## وفي الحالات الأخرى يكون لعجز التعرق أسباب عديدة :

- وهن الغدد العَرَقية بعد نوبات من التعرق المفرط.
- انسداد القنوات العرقية بسدادات صغيرة مؤلفة من أنقاض جلدية تالفة.
- رداءة عمل الغدد ذات الإفراز الداخلي ولا سيا الغدة الدرقية الواقعة في مقدمة الحنجرة .
  - الافتقار إلى فيتامين (ج) و (ب) أو (أ).

## هل يب أن نتعرق عند قيامنا بجهد جساني ؟

يؤكد الدكتور بينيه: «أن التعرق ضرورة عند بذل الجهد العضلي ، إذ يجب تبديد الحرارة المفرطة الناجمة عن بذل الجهد بردود أفعال تصحيحية يقوم بها جسم الإنسان ، وإلا فإن ارتفاع حرارة الجسم

## • هل عليا أن نتاول طعامًا ما لحا ؟

• هل سيؤدي التعرق إلى نصص الوزب ؟

الناتج عن هذا الجهد يمنع العضلات من العمل بنفس الوتيرة».

فني حالة العمل الجسدي يكون التعرق إذن ضرورياً وهذا ما يحدث بصورة فورية : فاحتقان الأوعية الدموية الناتج عن الجهد يكون مصحوباً في كل الحالات بازدياد في إفراز العرق . وهكذا يمكن للإنسان خلال تمرين رياضي عنيف أن يفرز ما بين ٣٠ و ٤٠ غراماً من العرق في بضع دقائق .

## هل تؤدي الهموم والصدمات العاطفية إلى التعرق ؟

نعم ، هذا ما يحدث في أغلب الحالات ، ذلك لأن تلافيف الغدد العرقية الجلدية العميقة مغلّفة بشبكة من ألياف عصبية ، عديدة جداً ، ودقيقة جداً .

وتواكب هذه الألياف مسار «الجذوع العصبية» الرئيسية في جسمنا، وهي ترتبط بمراكز القيادة في الخيخ التي تنعكس عليها كل الصدمات الهيجانية والعاطفية بواسطة الغلاف الخيي، وهكذا تنتقل بعض الهيجانات العصبية من منشأ عاطني بحت، إلى الألياف المذكورة التي تعمل على تقليص العضلات الصغيرة الموجودة حول القنوات الحاوية على العرق الموجود فيها على الدوام في التلافيف الغذية، وتؤدي بعض الجروح إلى توقف التعرق تماماً بفعل انقطاع الجذع العصبي تماماً.

وعندما تصاب المراكز المنظمة في المخيخ ، فإن وظيفة التعرق تصاب حالا بالاضطراب . وهذا ما يؤكد تماماً دور الأعصاب والهيجانات العصبية في وظيفة الغدد العرقية .

## ما العرق البارد ؟

إنها إفرازات عرقية ناجمة عن الحر، ولكنها قد تنجم عن هيجانات عصبية مصحوبة بتباطؤ الجريان الدموي. ويؤكد الدكتور بول بلوم: «أن هذا العرق يكون مصحوباً بتضايق شديد جداً مع شعور بالغم وبانحطاط القوى عسير جداً، ويتضاءل النبض مثلها تنخفض سرعة التنفس». وقد يؤدي انفعال شديد أو الخوف، وعسر الهضم، ودوار البحر، وعقد المصران . . الخ، إلى ظاهرة العرق البارد المذكورة .

## هل يدل عرق اليدين على سوء الحالة الصحية ؟

نادراً . لأن من الطبيعي تماماً أن تتعرق اليدان أكثر من الكتف مثلاً . وفي الحقيقة يحوي الكفان قرابة ٣٧٠ غـدة عرقية في السنتيمتر المربع في حين لا يحوي السنتيمتر الواحد من سطح جلد الكتف أكثر من ١٠٠ أو ١٢٠ غدة عرقية .

فإذا كان شخص ما يشكو من اختلال عصبي أو أنه يخضع لانفعال «التأثر» فإنه سرعان ما تصبح راحتاه رطبتين. ولكي يمسك الإنسان بأداة أو لكي يقبض عليها يجب أن تكون اليد رطبة إلى حد ما. ولهذا نجد العمال يرطبون أكفهم بطرائق عدة قبل الإمساك بأداة أو حمولة ، ولكننا نجد لدى العديد من الأفراد أن هذا العضو يستجيب آلياً لهذه الحاجة فتصبح رطبة بصورة لا شعورية وذلك بإفراز غدد اليد العرقية بصورة أكثر غزارة .

ويذكر الدكتور غراسيانسكي حالة أحد هواة تسلّق الجبال الذي تتغطى راحتاه بالعرق بمجرد أن يرى فيلياً عن تسلق الجبال، ويصبح هذا الضرب من التعرق الذي لا يعتري سوى يـد واحـدة مع ذلك، أقـول يصبح مزعجاً جداً إذا كان مفرطاً، فقد يؤدي إلى حظر بعض المهن على أولئك الذين هم ضحايا هذه الظاهرة، كصناعة الساعات، لأن القطع المعدنية الصغيرة تتعرض للصدأ لـدى لمسها بالأيدي الـرطبة، وكذلك المهن الكهربائية، لأن الجلد الرطب يقاوم صدمة التيار بصورة تقل كثيراً عن الجلد المحاف ، وكذلك الصناعات الجلددية، أو الخياطة أو الرسم، لأن الأصابع الندية تؤدي لظهور بقع على الجلـد وعلى الؤرق.

## ما تركيب العــرق ؟

العرق هو سائل عديم اللون وحامض ، يشتمل على ما يلى :

\_ ٩٩ بالمئة ماء .

. • , • بالمئة أملاح معدنية ، أهمها كلور الصوديوم ، أي ملح الطعام .

## ● ماذا تعني السيدان الدديدان؟

• مل يؤدي التعرب إلى المسلع ؟

- \_ مواد دهنية مؤلفة من أحماض تمنح العرق رائحته الخاصة .
  - \_ ٥,٠ بالمئة مواد عضوية كالبولة والكلوغوز .
    - \_ هرمونات جنسية ، وادرنالين وسواهما .
  - \_ فيتامينات ذوّابة في الماء مثل فيتامين (ج).

## هل يؤدي التعرق إلى الإرهاق ؟

عندما يكون التعرق مفرطاً أو مستمراً فقد يؤدي إلى ضعف الجسم بشكل خطير .

ومما لا ريب فيه أن العرق ينقي الجسم من بعض الجراثيم ومن العناصر السامة كالحامض البولي والبولة والغلوكوز في حالة داء السكري . . وقد ظل الأطباء لمدة طويلة يرون في العرق وسيلة لتطهير الجسم ، حتى لقد كان التعرق العلاج المفضل لدى نابليون الذي كان يصرح في مناسبات عديدة : «إن الرحلات الطويلة على متن الخيل ، وممارسة الصيد خلال يوم كامل ، التي تعمل على انفضاج الجلد عرقاً ، ذاك هو سر قوتي » ، ولكن علم الطب اليوم لا يشاطره هذا الرأي .

فقد لاحظ الأطباء أن السموم التي يطردها التعرق من الجسم ضئيلة الكمية للغاية ، في حين أن الماء الذي يفرزه الجسم مع العرق ينزيد تمركز الدم بصورة خطيرة ، مما ينزيد في تركيز المواد الأزوتية ولا سيا البولة ، فتظهر اضطرابات هضمية وقلبية وفي وظائف الكليتين ، وللتخلص من البولة بشكل طبيعي بواسطة الكليتين يجب أن تكون البولة ممددة بكمية كافية من المياه . فإذا تم طرد هذا الماء الضروري عن طريق الغدد العرقية عوضاً عن أن يبق في الدم فإن عمل الكليتين يصبح فاتراً وناقصاً .

وأخيراً فإن العرق يصرف معه جزءً من الملح الضروري لعضوية الجسم ، مما يؤدي لضعف حاسة الدوق وللضعف العضلي وإلى تشنجات وصعوبة في التنفس .

ولكن لوحظ مع ذلك أن عرق الأشخاص الـذين يتعـرقون بشـدة في كثير من الأحيان يصبح قليل الملوحة تدريجياً ويعتاد الجسم على أن يحتفظ لنفسه بكمية الملح الضرورية لحاجاته.

## هل صحيح أن على الذين يتعرقون كثيراً أن يتناولوا طعاماً مالحاً ؟

نعم، إذ لا بد من تعويض الجسم خسارته من الملح المقدود بواسطة التعرق، ولهذا السبب نجد النين يعملون في ترويد مراجل السفن البخارية بالفحم الحجري يشربون من ماء البحر بين فترة وأخرى، مثلها يشرب عهال المناجم الإنكليز والعمال

الاستراليون الجعة المالحة ، كها يتناول السابانيون أقراصاً من الملح لمقاومة التعب والظمأ . ويعمد المظليون الأميريكان الذين يعيشون في قواعد واقعة في البلاد الحارة إلى حمل الملح البحري في حقائبهم كي يضيفوا القليل منه إلى السوائل التي يشربونها .

وهكذا يحتاج الإنسان العادي إلى غرامين من الملخ في ليستر الماء لتعويض خسارة الصوديوم الناجمة عن التعويض .

## هل يؤدي النهم في الطعام إلى التعرق ؟

هذا صحيح في كثير من الحالات ، ولا سيا عندما يتناول الإنسان وجبات «ثقيلة» غنية جداً بالسعرات الغذائية التي تؤدي بالضرورة إلى ارتفاع حرارة الجسم ، والتي تضطر الإنسان من أجل «تمريرها» إلى تناول العديد من جرعات السوائل أو العديد من كؤوس الماء .

## هل يقود التعرق إلى تنحيف الجسم ؟

هذا يصح فقط بالنسبة للسمنة «الإسفنجية» الناجمة عن احتباس الماء في أنسجة الجسم، غير أن التعرق لا يوثر على السمنة الشحمية أو الغددية.

ومن ناحية أخرى فإن التنحيف الناتج عـن التعــرق يــظل أمــراً مؤقتــاً وعابــراً .

## هل يؤدي التعرق إلى تساقط الشعر ؟

نعم ، وذلك عندما لا يتخف الإنسان الاحتياطات الصحية الضرورية ، أي إذا أهمل غسل الشعر في أوقات متقاربة ، لأن الشعر يحتاج للتهوية باستمرار للمساعدة على تبخر العرق .

فالعرق الشديد الغزارة الذي يظل راكداً بين جذور الشعر يمسك بالغبار، وبمختلف الشوائب لا يلبث أن يؤدي لنوع من تعفن فروة الجلد. وفضلاً عن ذلك يحتوي العرق على عناصر سامة قد تهسط إلى الجيوب الشعرية في مسام الجلد حيث تقع جذور الشعر، مما يودي لاضطرابات ضارة جداً بالنسبة لنمو الشعر. وبالفعل يكفي أن مقدار

١٥ سنتيمتراً مكعباً من عرق الإنسان لقتل كلب متوسط الحجم ، كها يكفي مقدار ٢٥ سنتيمتراً مكعباً منه للقضاء على حياة أرنب. وليس هناك من تأثير لأنواع السوائل المستهلكة على التعرق لأن الأهمية في كمية السائل الذي يتناوله الإنسان وليس لنوعيته.

وأخيراً فإن هناك علاقة بين التعرق وبين الخجـل «الـذي يورث الفقر» ولكن قيل: «بارك الله بالرجال الـذين تنضح وجـوههـم بالحيـاء».

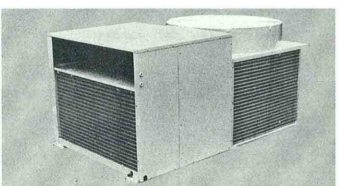
## والمالية المالية

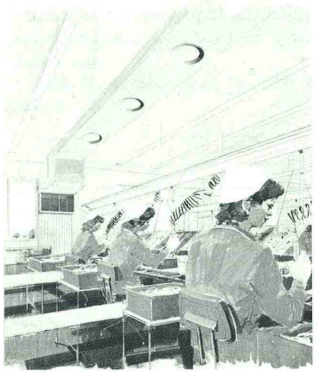
اسم بيستحق ثقنكم في مجال التبريد

وجانب وحدات الشبابيك المألوفة مندن نقدم مجدوعة من:

الأجهزة الصامية ذات القطعتين وأجهزة التكييف المركزي وكها بمتازب كفاءة عالية - أسعار منافسة - خدمة تامة وضان شامل







المعادية وكالترميتسويليتى البكتريك المعادية ميتسويليتى البكتريك

الربياض: تـ ٣٩١٩٢ - ص.ب ٢١١٤ عمارة الرصيص الجنويبت \_ شارع الملك فيصل جيدة: تـ ١٥٨٨ - ص.ب ٢٥٩٢ عمارة البنك الأصلى \_ طريق مكت \_ كيلو\_ (١) المسلم : تـ ١٨٥٨ - ص.ب ٢٨٤٠ الشارع ١٥ من الشارع العام \_ خلف سوق السمك مربع اللهمسيام: تـ ٤٣٤٤ - ص.ب ٢٨٤٠ الشارع ١٥ من الشارع العام \_ خلف سوق السمك



للكاتب الأميريكي وبيليام ساروبيان ترجمة : محمد كامل خليل الهنداوي

## 

كنت في السادسة من عمري عندما وقعت لي هذه الحادثة الطريفة ، وذلك في عام ألف وتسعمائة وأربعة عشر . فقد لمحت رجادً طاعناً في السن يطوف في شارع سان بنيتو ، ويرسل من بوقه ألحاناً شجية ما لبث بعدها أن حط رحاله على بوابة حديقة منزلنا ، وذلك كي ينال قسطاً من الراحة بعدما نال منه التعب .

عبرت حديقتنا حتى دنوت من سورها الحجري ، قاصداً صاحب البوق ، عله يعيد إلى مسمعي تلك الألحان الشجية التي أخدت بعذوبتها ، ولكن سرعان ما خاب ظني حينا وقفت بين يديه ، وطلبت منه أن يرسل من بوقه تلك الألحان الشجية ثانية . فأجابني : يا صغيري ، هل بوسعك أن تأتي بكوب من الماء لرجل طاعن في السن لم يبق منه سوى جسد أثقلته السنون ، وخلف قلباً يخفق فوق ذرى الجبال التي شغف مها .

أجبته: وأين تقع هذه الذرى التي تتحدث عنها؟

— إنها ذرى الجبال الاسكتلندية . ولكن ألا يمكنك أن تجلب كأساً من الماء يا صغيري ؟

لكن إجابته زادتني حيرة فسألته مستفسراً:

\_ وماذا يفعل قلبك فوق ذرى تلك الجبال؟

قال بعينين مغرورقتين بالدمع :

\_ إنه يقطر حزناً وأسى هناك.

وكرر طلبه علي \_ ألا تمن عليٌّ بكوب يا صغيري؟

فتجاهلت طلبه وسألته: أين والدتك؟

فأجابني بمرارة: إنها تقطن في مدينة تولسا الواقعة في ولاية أوكلاهوما.

\_ وهل أودعت هي الأخرى قلبها هناك أيضاً ؟

\_ نعم، تركته هناك كي تحتضنه ذري تلك الجبال.

وما لبث أن قطع حديثه وقال : كم أنا في غاية الشوق لهذا الكوب من الماء يا صغيرى .

لكن حديثه زادني إثارة وحبرة فسألته:

\_ وما الدافع إلى هجرة أفراد عائلتك إلى الجبال، تاركين قلوبهم تحتضنها قم الذرى هناك؟

\_ لقد أضحت الهجرة من طباعنا يا بني ، فاليوم نحط السرحال هنا وغداً في موطن آخر .

\_ ماذا يعنى رحيلك هذا؟

ان للحياة والموت قسطاً من حياتنا يا بني ، فاليوم نعيش في هذا العالم ، وغداً من يدرى إلى أين ؟

\_ أبن جدتك؟

\_ إنها تقطن في فرمونت، في مدينة صغيرة تدعى هوايت ريفر. لقد خلفت قلبها فرق تلك الذرى أيضاً.

\_ أهى منحت أيضاً قلبها الذاوي لتلك الذرى؟

\_ أجل ، تركته هناك ، لأن قلبها أبى إلا أن يخفق فوق تلك الـ ذرى ويؤنسها .

توقف ثم أردف قائلًا:

\_ أين كوب الماء يا صغيري؟ أكاد أموت من الظمأ . وبقيت على هذا الحال في أخذ ورد إلى أن أطل والدي من شرفة منزلنا في تلك اللحظة وصرخ بأعلى صوته كأسد استشاط به الغيظ:

\_ جوني ، ابتعد عن هذا الرجل المسن وأرو رمقه قبل أن تستأثر الأرض به وتخبو الحياة في ثنايا جسده ، أين ذهبت صفاتك النبيلة

عجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ١٣٩

## وأخلاقك الحميدة؟

فأجبته بصوت جهورى:

\_ ألا يحق للمرء أن يملي الأستلة على عابري السبيل ليزداد معرفة ؟

أجابني والدي:

اذهب وات بالماء لهذا الرجل المسن . . . . . اذهب ولا تكن غبياً
 بتصرفك هذا . اذهب قبل أن تحتضنه الأرض بثناياها .

\_ لماذا لا تجلب له أنت الماء؟ من الأولى المتقاعس عن العمل مثلك أن يقوم بذلك . وأجابني والدي وقد اعترته الدهشة لما بدر مني :

اتتهمني بالمتقاعس عن العمل . أيها الغبي ، أما علمت أنني أنظم قصيدة ما زالت كلهاتها تتوارد بين طيات خواطري الشاعرية ؟

\_ وكيف لي أن أعلم بأنك تنظم تلك القصيدة الآن ، إنك تتأمل كل ما يحيط بك من هذه الشرفة لعلك تحظى بفكرة ترنو إليها .

كيف لي أن أعرف أنك تنظم الشعر؟

\_ عليك أن تعلم هذا وتدركه جيداً. وهذا يكفي الآن. وما أن انتهى والدي من حديثه حتى بادره الشيخ المسن بقوله:

\_ أسعدت مساءً يا سيدي ، لقد كان ولدك يحدثني عن المناخ البارد هذا البلد والهواء العليل الذي يلفحه بلمساته الناعمة .

تساءلت بنفسي «يا إلهبي ، كيف يلتمس لي هذا العذر ، وأنا لم أتطرق معه لهذا الموضوع . فن أين له هذه الأفكار »؟

وبينها كنت أتساءل بيني وبين نفسي ، كان والدي يبادل الرجل المسن التحية قائلًا :

 عمت مساءً أيها الرجل الطيب ، آمل أن تقبل دعوي في تناول طعام الغذاء على مائدتي .

فرد عليه الرجل المسن بحماس:

\_ يا سيدي . ماذا تتوقع من إنسان نكد الجوع حياته . أيرفض تلك الدعوة ؟

هيا لندخل إلى المنزل على الفور .

فبادرته سائلًا:

\_ أتستطيع أن ترسل من بوقك أغنية ؟ آه كم أنا في غاية الشوق لسياع أغنية .

\_ عندما تبلغ من العمر عتياً ستدرك أن الأغنيات لا تسمن ولا تغني من جوع ، بل ما يغني الإنسان هو العمل وذلك كي يحظى بلقمة عيشه .

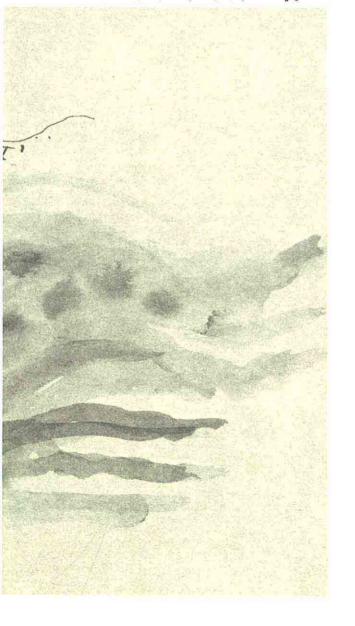
\_ مهم يكن من أمر ، فإني ألح عليك بأن تسمعني أغنية على بوقك ، وما لبث أن صعد الرجل المسن قاصداً شرفة المنزل ليصافح والدي ويقدم له شخصه:

\_ أدعى جاسبر ماكرغر ، مهنتي في هذه الحياة التمثيل . رحب والدي بحرارة به وبادره بالقول :

\_ إنه لمن دواعي سروري أن أتعرف على شخصك الكريم .

والتفت والدي إلى ثم قال:

\_ جوني، اذهب بسرعة واجلب كوباً من الماء للسيد



## ماكرغر.

غادرت شرفة المنزل طوعاً لرغبة والدي ، قاصداً البئر . مالات الابريق له وجئت به إلى الرجل المسن الذي كان بانتظار ما أحمله إليه ، فتناوله مني ثم رنا بنظرة للأفق البعيد وأفرغه في جوفه جرعة واحدة ، ثم رفع بصره إلى السياء كمن يبحث عن شيء يكمن في ذاك الأفق الملتصق بالسياء حيث كانت الشمس تغرب وراءه ململمة آخر ما تبق من نسيج أشعتها الذهبية . أخفض بصره ثم قال:

\_ أعتقد أني أبتعد عن وطني قـرابة خمسـة آلاف ميـــل . . . هـــل باستطاعتي أن أنال ما تيسر من الخبز والجبن لأخفف من وطأة جوعي .

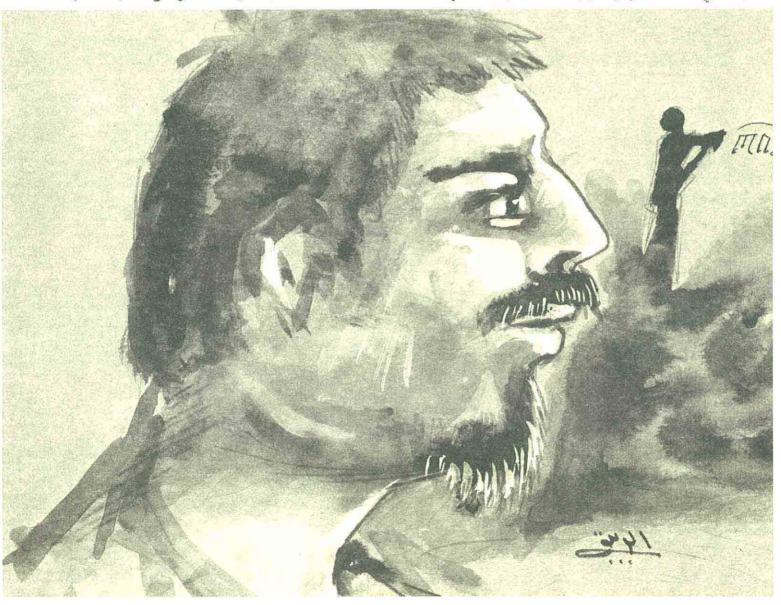
## التفت والدي إلي :

جوني اذهب حالاً للبقال واحصل لنا على رغيف من الخبرز يسد
 رمق مضيفنا. لا تنسى أن تجلب له كمية من الجبن أيضاً.

\_ أعطني نقوداً .

\_ أخبر السيد كوزاك أن يــدون الثمن على الحســاب . لم أعــد أملك سنتاً واحداً يا جوني .

\_ إن البقال كوزاك يرفض أن يقرضنا ، لقد أبدى امتعاضه لنا بالأمس لأننا لم نسدد ما علينا من الديون . إنه مستاء منا ، لقد قال عنا إننا لا نعمل على تسديد حسابه ،



مجلة الفيصل العدد (٣٩) ص ١٤١

لقد أصبحنا ندين له بمبلغ تجاوز الأربعين سنتاً.

\_ انطلق إليه ، وحاول جاهداً بأن تقنعه كي يعطيك الخبز والجبن وسأوفيه حقه إن عاجلًا أم آجلًا . يكفي هذا ، عليك بالذهاب إليه الآن فوراً .

\_ إنه إنسان لا يعرف المنطق ولا يمكن التفاهم معه . فهو يفتخر بأنه إنسان جاهل لا يعي شيئاً من هذه الحياة سوى الحصول على المال .

اذهب والح عليه بطلب الخبز والجبن ، أنت تملك القدرة على
 اقناعه يا جوني ، هيا اذهب .

كان الرجل المسن صامتاً طيلة هذا الحديث وما لبث أن قاطعنا:

\_ هيا اذهب يا جوني وأخبر السيد كوزاك بطلبك هذا ، هيا اذهب يا ولدى .

وأعاد والدي الكرة:

 هيا اذهب يا جوني إلى ذلك المخنزن . لم يسبق أن أتيت فارغ اليدين وأنا على يقين بأنك ستعود بعد عشر دقائق تحمل لنا طعاماً يليق بأنبل العائلات .

إنني لا أعلم ماذا أفعل ، فالسيد كوزاك يدعي دوما بأننا نحتال عليه بالوعود الكاذبة والكلام المعسول لنخفي عنه عجزنا عن تسديد ديوننا له ، لقد سألني بالأمس عن ماهية عملك .

فنهض والدي وأصلح هندامه وعدّل من وقفته قبل أن يجيب على سؤالى:

إذن اذهب إليه وقل له بكل فخر واعتزاز إن مهنة والدي نظم الشعر. على كل حال ليس هناك ما يدعو كي أخفي مهنتي عنه ، أخبره أني أقوم بنظم الشعر ليلاً ونهاراً دون تقاعس.

حسناً ، ولكن ما أعتقده أن تلك الأشياء لن تثنيه عن عزمه في استرداد ديونه منا ، فهو يدعي بأنك كسول تفضل الانزواء في منزلك عوضاً عن أن تسعى وراء عمل يمكنك من كسب قوتك اليومي .

وما أن سمع والدي هذا النعت من صاحب الخنزن على لساني حتى استشاط غيظاً وصاح بي بصوت عال:

اذهب إليه فوراً وأخبره أن أقل ما يمكن أن يقال عنه إنه رجل
 مجنون لا هم له سوى جمع المال. قل له بكل اعتزاز إن والدك يعدد
 واحداً من من أولئك الشعراء العظام... المغمورين.

\_ على أية حال ، يخالجني شعور بأنه لن يعبأ بكلماتك ،

سأذهب إليه وأبذل قصار جهدي . ألا يوجد لدينا شيء من الطعام في المنزل يا والدي ؟

\_ فقط الذرة الصفراء يا بني ، وهذا رابع يـوم ونحـن نتنـاولها يـا جوني ، عليك أن تجلب الخبز والجبن كي أنهي نظم هذه القصيدة الطويلة هذا المساء .

\_ سأبذل ما بوسعي لأحصل على ما تطلبه يا والدي .
وبينا كنت أهم بالانطلاق نحو الخنزن وإذا بماكرغر يتفوه ببضع
كلات:

\_ أسرع بالعودة يا ولدي ، أنسيت أني بعيد عن موطني بمقدار خمسة آلاف ميل .

\_ سأذهب إليه وأعود بسرعة . وهنا صاح والدي:

إذا عثرت على حفنة من المال في طريقك فتذكر أننا سنتقاسمها
 برة .

\_ حسناً إني موافق.

غادرت المنزل وأنا على عجلة من أمري قاصداً مخزن البقال كوزاك . وكنت وأنا في الطريق أنقل بصري هنا وهناك عسى أن يواتيني الحظ وأحظى بقطعة نقود سقطت سهواً من صاحبها ، ولكن خاب فألي .

وسرعان ما وجدت نفسي أمام الخنزن فدخلته ، وما أن أطل علي السيد كوزاك حتى اعترته الدهشة وأخذ يفرك عينيه اللتين أوشكتا على الخروج من محجريهما كأنه لا يصدق أني ذاك الولد المدعو جوني الذي يقف أمامه ..

بادرته قائلًا:

\_ ما رأيك يا سيد كوزاك لو كنت الآن في بلاد الصين ، لا صديق يؤنس وحشتك ولا قريب بمدك بالعون واحتجت للهال ، أرى أنك ستقتنع بأن هناك أناساً ذوي قلوب طيبة لا تخلو من العطف . إني لا أعتقد بأنك لو طلبت منهم كمية من الأرز لتخفف عنك وطأة الجوع أن يضنوا عليك بتلك الكمية . ألا تشاطرني الرأي في ذلك؟

تجاهل كوزاك سؤالي وبادرني بالسؤال بلهجة صارمة :

\_ ماذا يكمن وراء كلماتك المعسولة ؟

\_ إن أود أن أتحدث إليك فقط. . . لنعد إلى حديثنا ، كها ذكرت لا شك أنك ستلتق بمن يمد لك يد العون في تلك البلاد النائية . ألا تشاطرني الرأى يا سيد كوزاك ؟

\_ بحق الله عليك ، ماذا ترغب ، وكم تحمل في جعبتك من المال ؟

\_ أرى يا سيد كوزاك أنك أسأت فهمي . أنا لا أقصد المال . أود

مجلة الغيصل العدد (٣٩) ص ١٤٢

التحدث إليك عن موضوع بعيد كل البعد عما يجول في خاطري. إنسا نشترك بقضية واحدة ، ألا وهي انقطاع أحدنا في بـلاد الصـين وحـاجته الماسة لذوي القلوب الرحيمة .

\_ أنا . . . أنا لا أفقه شيئاً من تلك المواضيع .

لكنه مجرد سؤال يا سيد كوزاك . سؤال وأنت أكثر خوضاً مني في معترك هذه الحياة ، ألا ترى أني ألح عليك وأتمنى أن تعبر لي عن شعورك في هذا الموقف فقط.

وردّ عليّ بحنق:

لا أعلم، ثم ما شأني بتلك البلاد، وماذا تريد مني أن أفعل هناك؟

أأذهب لأنتظر من يتصدق على بالأرز؟

- حسناً لنفرض فرضاً لا أكثر من ذلك يا سيد كوزاك بانك قست بزيارة لتلك البلاد ، وفرغ ما في جعبتك من المال ، وحل بك الجوع ، وأشرفت عى الهلاك بعيداً عن أحبائك وصغارك ، ألا تشاركني الرأي بأنك لن تستكين لهذا الواقع وستجد في تلك البلاد البعيدة أناساً طيبي القلب ومعشر حسن ، وخلق لا تشوبه شائبة لن يتوانوا بكمية من الأرز لرجل معوز مثلك ، ألا تشاطرني الرأى يا سيد كوزاك ؟

\_ طبعاً... أنا أشاطرك هـذا الرأي، ولكن نحمد الله على أننا لسنا في الصين، وحتى والدك يا جوني أليس كذلك؟ عليكما أنت ووالدك أن تخرجا من ذاك المنزل لتكسبا قـوتكما، وأنا أرفض أن أقدم لكما أية مساعدة، ولن أقـرضكما بعـد اليوم شيئاً، لأني أعلم علم اليقين أنكما لن تسددا ما عليكما أبداً.

\_ سيد كوزاك ، إنك أسأت فهمي ، أنا لا أطلب منك أن تحدني ببعض السلع على حساب والدي ، بل كنت أقصد وجودك في الصين بين هؤلاء القوم الذين بخالفوننا بملتهم وعقيدتهم ، وما يمكن أن يقدموه لك من واجب إنساني تجاه إنسان أتى عليه الجوع والحرمان حتى أشرف على الهلاك .

ولكنه سرعان ما غير مجرى الحديث:

\_ نحن لسنا في الصين الآن ، وما عليك إلا أن تكدح من أجل لقمة عيشك . الكل هنا في أميريكا للعمل ، والهدف واحد . . إنها لقمة العيش التي ندفع ثمنها عرق الجبين .

وقاطعت حديثه مستفسراً:

لا تملك من المال لتسديد ثمن ذلك الطعام، هل تتردد بطلب العون من لا تملك من المال لتسديد ثمن ذلك الطعام، هل تتردد بطلب العون من

أصحاب الجود والكرم؟

ـ نعم أتردد في طلب العون. إن نفسي أكبر من أن أستجدي أولئك الناس. لن أطاطئ رأسي للحاجة. حتم إن شدة خجلي ستمنعني من الاستجداء بمثل هذه الطريقة.

\_ حتى ولو اعتزمت أن تقاضيهم بأضعاف ما أغدقوا عليك ؟ حتى لو عمدت إلى هذا ؟

\_ حتى لو عمدت إلى هذا.

حاولت أن أثنيه على رأيه فقلت له:

لا تكن صعب المراس ، إن هذا الكلام مرفوض قطعياً ، وأظن
 أنك تعلم جيداً لماذا ؟

? 13LL \_

\_ لأنك إذا عفت نفسك عن طلب العون من أهل الكرم فاعلم أن الموت يشرفه أن تستقبله وأنت عفيف النفس ، أليس كذلك يا سيد كوزاك ؟ إنك ستموت هناك وحيداً في الصين يا سيد كوزاك ، دون أن تذرف عليك دمعة واحدة ، أظنك تشاركني الرأى يا سيد كوزاك .

فأجابني والغضب باد في قسمات وجهه:

لن أستجدي، ولن أبالي حتى وإن قدر لي الموت، على كل لن تأخذ مطلبك دون أن تدفع ثمناً للخبز، والجبن، لماذا لا يجد والدك عملاً يذود عنكما شر العوز؟

وهنا غيرت مجري الحديث لأسأله عن صحته:

\_ يا إلهي ، يا لي من أحمق ، لقد نسبت أن أسألك عن صحتك ، كيف حالك في هذه الأيام ؟

\_ إنني بصحة جيدة والحمد لله ، كيف حالك أنت ؟

\_ على أفضل حال. كيف الأولاد؟

\_ إنهم في تمام الصحة والعافية . . . لقد أخذ ستيبان يخطو خطواته الأولى .

\_ هذا رائع جداً ، كيف أنجيلا ؟

ابنتي أنجيلا . . . تصور لقد غدت تغني وتنشد للحياة كالطيور التي لا تكل عن التغريد عند مطلع كل فجر . كيف حال جدتك يا صغيري ؟

إنها بصحة جيدة . هي أيضاً أخذت بدورها تنشد الأغاني . . إنها
 ترغب بأن تكون مغنية أوبرا شهيرة ، كيف حال زوجتك مارتا ؟

\_ متازة .

... صدقني يا سيد كوزاك إني لا أستطيع أن أعبر لك عن خالص مشاعري وسروري لكون أفراد عائلتك بأتم الصحة والعافية. إنني

اتمنى لابنك ستيبان مستقبلًا باهراً وغداً مشرقاً.

وما لبث أن انفرجت أسارير وجهه وأجابني:

\_ آمل هذا ، آمل هذا ، على فكرة عندما يكبر قليلاً لن أتوانى عن إرساله مباشرة إلى المدرسة الثانوية بغية تعليمه فيها وتوفير كل الفرص اللازمة لتحقيق ذلك ، تلك الفرص التي حرمت منها ، إني لا أرغب في أن يصبح بقالا مثلي .

ــ إن أملي بستيبان كبير.

لكن كوزاك عاد وسألني عن مرادي وذلك أثناء حديثنا:

\_ جوني ماذا ترغب؟ وكم تحمل في جعبتك من المال؟

\_ يا سيد كوزاك ، أنت تعلم جيداً أني لم أقصدك لأبتاع منك ، أما ما يتعلق بوجودي هنا ، فأنت تدرك أني أستعذب أحاديث ، وكم يسرني أن ألقاك دوماً لنتبادل الأحاديث سوية ، وخاصة المواضيع الفلسفية التي يهمنى رأيك بها .

وهنا قام مستر كوزاك وناولني رغيفاً واحداً من الخبز وقال لي :

\_ لكن عليك أن تدفع الثمن نقدأ.

فسرعان ما قاطعت حديثه:

\_ كيف حال ابنتك استر؟ كدت أنسى أن أسألك عنها .

ابنتي استر بخير، من الواجب أن تدفع الثمن نقداً يا ولدي، فأنت ووالدك أسوأ ما لدي من الربائن في هذه البلدة.

وقاطعته ثانية بعدما قدم لي رغيف الخبز أملًا أن تنطلي عليه حيلتي :

 أنا مسرور جداً لأن استر بصحة جيدة يا سيد كوزاك . هل لي أن أطلعك على خبر بحظى باهتامك .

\_ ما هو؟

\_ أتسمع بجاسير ماكرغر، ذلك المثل الذائع الصيت الذي عمت شهرته البلاد. إنه الآن في ضيافتنا.

فنظر إلى بنظرة تعجب وأجابني:

\_ لم أسمع به قط طيلة حياتي .

فقاظعته واسترسلت بحديثي عندما كان يقدم لي قطعة الجبن الأحول الهتامه على يقدمه لى :

\_ أرجو أن تعطيني زجاجة من البيبسي للسيد ماكرغر.

ولكنه أبى أن يلبي طلبي مبرراً قوله:

\_ لا أستطيع أن أعطيك ذلك.

ــ بلي ، إني على يقين من أنك سوف تقدمها <mark>ل</mark>ي .

\_ لا . . . لا أستطيع . لقد أخذت كفايتك من الخبر

والجبن وهذا يكفى. أخبرني ما هي مهنة والدك؟

تحاملت على نفسى وأجبت بحماس:

\_ إن مهنته نظم الشعريا سيد كوزاك وهذا ما يجيده والدي . إنه يعد نفسه واحداً من أولئك الشعراء المشهورين . . . .

\_ ولكن متى سيحصل والدك على المال؟

\_ إنه لا يحصل على سنتاً واحداً الآن.

فأجابني باشمئزاز:

\_ كم أكره تلك المهنة لأنها لا تدر على صاحبها سنتا واحداً. لماذا لا يعمل والدك كالآخرين يا جوني؟

\_ إنه حقاً يبذل جهداً يفوق أي عمل كان . إنه يبذل من طاقته أضعاف ما يبذله أي إنسان آخر .

وعندما هممت بالخروج من المخزن أوقفني وصاح بي:

\_ لقد أصبحتم مدينين لي بخمس وخمسين سنتاً ، لقد نلت ما قصدت لأجله في هذه المرة ، لكن تأكد أنك في المرة الأخرى لن تنال مما تبتغيه شيئاً .

\_ حسناً. بلغ ابنتك استر تحياتي لها.

\_ حسناً. سأفعل هذا.

\_ الوداع يا سيد كوزاك .

\_ الوداع يا جوني.

وغادرت المخزن وقد اعترتني غبطة من السرور ونشوة الانتصار عها غنمته برجاحة عقلي وحسن تصرفي . وبينا كنت مسرعاً نحو المنزل حاملاً غنيمتي ، لحت أبي والسيد ماكرغر يخطوان في وسط الشارع الذي يقود إلى منزلنا ، فأسرعا إليّ ليستفسرا عها جرى لي وهل حصلت على طلبها من القوت . وما أن تحققا بما أحمله حتى اعترتها نشوة من السرور والابتهاج بالظفر بتلك الغنيمة فأخذا يلوحان بأيديها لجدني التي كانت تنتظر على شرفة المنزل بفارغ الصبر ، وما أن علمت بما حصلت عليه حتى أسرعت إلى الداخل لتعد المائدة .

واعترت والدي ضحكة وأخذ يردد بصوت عال:

\_ كنت أعلم أنك ستنجح بهذه المهمة. كنت أعلم ذلك ... ها... ها ووافقه ماكرغر على رأيه فقال:

\_ أجل كنت أدرك هذا أيضاً.

فبادرت بقطع حديثهما وأخبرتهما:

\_ إنه يقول لقد أصبح له خمس وخمسون سنتاً ، وعلينا أن نسدد لـه حالا ، وإلا لا قوت على الحساب بعد اليوم .

أجابني والدي والابتسامة تعلو محياه:

\_ دعه وشأنه، ذاك رأيه فقط. عما تحدثت معه يا جوني ؟

\_ تحدثت أولا عن وجوده في الصين وقد أنفق آخر ما يحمله بجعبتـه من المال وأشرف على الموت نتيجة الجوع والحـرمان ومـا يمـكن أن يفعلـه نتيجة ذلك، ثم تطرقت إلى السؤال عن أحواله وعن أحوال عائلته.

فسألني والدي ساخراً:

\_ كيف أحوال عائلته؟

- انهم بخير.

وفي هذا الوقت كنا قد بلغنا المنزل، وتناولنا العشاء، وشرب كل فرد منا ما لا يقل عن زجاجة واحدة من الماء بينا كان ماكرغر يسرسل نظراته من بعد كل لقمة يتناولها إلى رفوف المطبخ عسى أن يجد شيئاً صالحاً للطعام.

وفجأة وقع نظره على علبة ، فأشار بيده نحوها :

\_ تلك العلبة الخضراء القابعة هناك ما تحويه يا جوني ؟

ــ إنها تحوي على فتات من المرمر .

\_ وتلك الخزانة الصغيرة ما تحوي بداخلها؟ ألا يوجد فيها ما يصلح للطعام؟

\_ إنها خاوية عدا حشرات الليل.

فإذا به يغص للحظة ثم يسترسل بنظراته من جديد ويسأل:

\_ ماذا يوجد في تلك الحجرة الكبيرة هناك؟

\_ إنها تحوى على سلحفاة فقط.

وما أن سمع ذلك حتى سال لعابه وقال:

\_ آه، أظن أنني إذا طهيتها سأحصل على ما يسد جوعي وأني مقتنع بأنها ستكفيني.

\_ لن أترك لك تلك السلحفاة .

لاذا يا جوني؟ بين لي قصدك من هذا يا ولدي؟ أنا أعلم أن أغلب سكان بورنو يتناولون لحوم الأفاعي والسلاحف والجراد، يكفيني نصف دزينة من الجراد السمين إن كنت تعتفظ بهذا الجراد، أخبرني هل لديك منها يا جوني؟

\_ لدى أربعة فقط.

\_ إذن أجلبها لي بسرعة يا جوني ، وأعاهدك على أني سأعزف لك أغنيتك الحببة . هيا أسرع ، يكاد الجوع يهد من قواي . أنا جائع يا جوني .

\_ أنا كذلك يا مستر ماكرغر ، لكن لن أدعك تلمس سلحفاتي ؟ وكان والدى مسترسلاً بتأملاته غير عابي بما يدور من حوله ، أما جدتي



فقد كانت تذرع المكان جيئة وذهاباً تـردد بعض الأغـاني ، وفجــأة قــاطع والدي حديثنا :

\_ ما رأيك يا مستر ماكرغر بأن تعذف لنا على بوقك ألحانك العذبة ، أظن أنها كافية لأن تبعث السرور لدي ولدى جوني .

وصرخت مؤكداً كلام والدى:

بالتأكيد يا مستر ماكرغر.

ونهض ماكوغر من مكانه ليرسل من بوقه ألحاناً شجية جذبت العديد من الأهالي الذين كانوا يقطنون على بعد أميال من منزلنا. وتجمع أمام المنزل ثمانية عشر رجلًا تهافتوا إلينا من الجوار يطلبون المزيد من الألحان. فخرج والدي وماكرغر إلى الشرفة، وتحدث والدي إلى ذلك الحشد من الأهالي الواقفين بشرفة المنزل:

\_ أيها الأصدقاء، أود أن أعرفكم على جاسبر ماكرغر، أبرع ممثل لشخصيات شكسبير المسرحية في هذا العصر.

وانتظر والدي لعلهم يمتدحونه ، ولكن لم يحظ ذاك التعريف بأي رد فعل منهم ، وهنا قام ماكرغر فروى قصته عليهم :

\_ قمت بالتمثيل لأول مرة عام ألف وثمانمائة وسبعة وستين على خشبة المسرح في لندن.

لكن الجمهور لم يكترث لذاك الحديث أيضاً ، فقاطعه النجار روف ايلي :

سيد ماكرغر ، أليس من المستحسن أن تعزف لنا ألحانك الشجية
 بدلا من هذا الكلام الذي لا نفقه منه شيئاً .

فقاطعه ماكرغر:

\_ ألديك بيضة في منزلك؟

\_ طبعاً ، لدى الكثير من البيض .

إذن لن تتقاعس عن الجيء ببيضة واحدة من منزلك،
 وعندما تعود سأغني لك أغنية يشدو لها قلبك فرحاً ويبكي
 حزنا.

انطلق النجار قاصداً ليحظى بما طلبه منه ماكرغر.

ثم التفت ماكرغر إلى توم بيكر ليسأله عله يحصل منه على قطعة من النقائق في منزله واعداً إياه بأغنية تغير مجرى حياته ، وما لبث أن أتاه الجواب بالايجاب ، وانطلق الرجل ليأتي بما طلب منه .

ولم يكتف ماكرغر بهذا ، بل طلب من الآخرين أن يمنوا عليه بطعام ليطرد عنه شر الجوع .

فانطلق الجميع وعادوا محملين بأصناف الطعام، فنهض ماكرغر من

مكانه وأخذ يرسل من أغنية عنوانها «قلبي هناك فوق ذرى تلك الجبال»، فأخذت تنهال الدموع من عيون الحاضرين لكليات هذه الأغنية الخزينة التي تذكر المهاجر بموطنه حيث دفن قلبه ومشاعره.

وغادر الجميع أماكنهم بعد ذلك قاصدين منازلهم ، بينا قام ماكرغو وأخذ يجمع ما حصل عليه من أكل وشراب ، وأدخل هذه المائدة السخية إلى المطبخ وهيّا لنا عشاء فاخر ، فتناوله جميع أفراد الأسرة بسرور ما بعده سرور . فقد اشتمل العشاء على الخبز والبطاطس المطهية والطاطم الطازجة وأنواع الفاكهة والشاي الفاخر وأصناف أخرى من الطعام ، وبعدما انتهينا من تناول طعام العشاء وأخذنا كفايتنا منه حتى شعرنا بالتخمة . التفت ماكرغر إلى والدى وسأله:

\_ ما رأيك بأن أقيم عندك بضعة أيام فقط؟

يا رجل إن هذا المنزل منزلك. فعلى الرحب والسعة.

وهكذا مكث ماكرغر في منزلنا سبعة عشر يـوماً ، وفي اليـوم الشـامن عشر ، قدم علينا رجل بمت بصلة قومية لماكرغر ، وطلب مقابلته . فسأله والدى :

. 000 9 0000

\_ لماذا تود مقابلته أيها السيد؟

\_ إني من بني قومه ، كم أود أن أراه . أريد أن أحظى بلقياه . إننا بحاجة إليه . سيحتفل أبناء قومه بعيدهم السنوي بعد أسبوعين .

وما أن وصل الخبر لماكرغر حتى أبدى استعداده للاشتراك في الاحتفال بتلك المناسبة . فذهب مع الرجل الذي هو من بني قومه . وفي اليوم الثاني أمرني والدي بأن أذهب إلى مخزن كوزاك لأجلب ما تيسر له من الطعام ليسد رمقه .

\_ ولكن نحن مدينون لكوزاك وهـو مازال مصراً على قسمه.

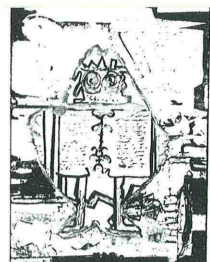
\_ اذهب إليه . أنت تعلم كيف تخادع هذا الإنسان السلوفاكي ، ولا بد أن تنال منه شيئاً على الحساب .

وانطلقت إلى كوزاك وأعدت على بساط البحث الموضوع الذي كنت بحثته معه : مسألة وجوده في الصين حيث ينفد ماله وتسنوء حالته ، وبعد هذا الجدل لم أحصل منه سوى على صندوق عملوء بحب الطيور وعلبة من شراب القيقب ، وما أن رأى والدي حب الطيور حتى أجاب معلقاً :

\_ إن هذا سيكون مصدر خطر على جدتك.

وحينا انبثقت أشعة الشمس على البلدة مبشرة بالصباح، استيقظت جدتي وأخذت تشدو كطائر الكناري.

وهنا صاح والدي: يا للمصيبة ، كيف لي الآن أن أنظم القصائد الجيدة مع هذا الصوت الذي كان سببه حبوب الطيور .





## د - يوسف عزالدير في كتابه Modern Iraqi Poetry

Modern Iraqi Poetry
Social and Political Influences

## وأثرالني العالية المراقي الحرث وأثرالني الحالية والجناءفيم

في كلمتي هذه تدور حول الدكتور يوسف عز الدين أسبي كناقل الجهان إلى عهان ، ولكن ما هو عليه الدكتور يوسف عز الدين من الغنى في موارد العلم والفضل ، والغزارة والاستقصاء في ميادين واسعة على الأقل منذ عام ١٩٥٠ م ، كل هذا يجعل الكلام محقه لذيذاً ميسوراً ، ومغفوراً فيه للكاتب العائر عثراته ، فمن أي الجوانب تستقي منه ، تستقي من حوض مترع ، وفي أي مرج تنزل من واديه ، تنزل المرح .

\* \* \*

والكتاب الذي أنا في رحابه اليوم هـو « الشـعر العراقـي الحـديث وأشـر التيارات السياسية والاجتماعية فيه » ، صدرت طبعته الأولى في بغداد ( التي ولله الحمد اجتازت مراحل موفقة في استعادة عصر المأمون) سنة ١٩٦٠م، وطبعته الثانية في القاهرة سنة ١٩٦٧م، والثـالئة في القاهرة أيضاً سنة ١٩٧١م، في

« المطبعة الثقافية » . ولكن الطبعة الثالثة هذه ، هي بالإنكليزية وتنطوي على جهود وثرات جاءت من وراء الغاية في أبوابها على ما أحاول بيانه في هذه الكلمة ، بل يصح القول بيقين ، أن هذا الكتاب القيم ، هو على ما أعلم الأول مسن

نوعه في العالم العربي ويحتل منزلة عالية في أفقه ، فهو عندي فريد ، والأمم الغربية من العادة عندها في تقيم الكتب أن تصف الكتاب الرائد بكتاب الشهر أو السنة ، وأرى أن كتاب الدكتور يوسف عز الدين ، هـ و كتاب الميدان ، يظل حياً ، زاهزاً ، وغمره جنياً ، على طول الزمان . فلندخل في الموضوع ،

\* \* \*

## بقلم: عجاج نويهض

أما الكلام على العلامة الدكتور يوسف عز الدين نفسه ، مسن حيث امتلاء حوضه ، فلا حاجة بنا إلى بيائه ، طال الكلام أم قصر ، إذ يكني أن نقول إنه من أساطين علماء العرب المعاصرين ، وعيون حملة الأعلام من أدبائهم في العالم العربي ، وفي مدى الإشراق الأدبي العلمي ، بعد الحرب العالمية الأولى ، تخطّت الأمة العربية دور التعريف بعلمائها الشوامخ أنهم ، أكرم الله منابتهم ، من هذا القطر أو ذاك ، آسيوياً وإفريقياً ، إذ بسرزت شخصية الأمة تتلألا مجاوزة الحدود الإقليمية الجغرافية ، وأصبح مجال فكرها وتتاج عقلها مجالا واحداً . ويخطئ العربي البوم أن يقصر السفارات بين دولنا على أرباب هذه المناصب الرسمية على سنن الأعراف الدولية ، فنحن ، ولله الحمد ، أمة أول سفير خالد فيها هو كتاب الله العزيز ، ثم سفراؤنا من بعد كتاب الله ، الكتب المؤسوعة بأقلام العقول عروبة وإسلاماً ، وكل كتاب قيم حوى نصيبه مسن العلم الرصين ، هو سفير . ومن جهتي على ما سأشرح الآن ، أعدّ هذا الكتاب للدكتور يوسف عز الدين سفيراً من سفراء العلم ، يمكن أن يسدخل كل جامعة ومعهد ومدرسة ومكتبة وبيت ، ويقى قائماً فاعلاً في العقول .

\* \* \*

ولكن هذا القول في الكتاب، لا يعفينا من أن نوجز القول ايجازاً في المدكتور العلامة المؤلف. فالدكتور يوسف عز الدين، أنضر الله به نهضة العلم والأدب في العرب، مزيداً بعد مزيد، بدأ مسيرته منذ نيله شهادة بكالوريوس آداب مسن جامعة الإسكندرية سنة ١٩٥٠م، ثم نيله دون تراخ في السير شهادة معلم علوم

من الجامعة نفسها ١٩٥٣ م، وكل هذا بتفوق ، ثم دكتوراه الفلسفة من جامعة لندن ١٩٥٦ م، وعكف بعد هذا الاستيماب وملء الأوطاب على العطاء والافاضة في جامعة بغداد والجمع العلمي العراقي إلى اليوم شوطاً مطرداً ، لا يني ولا يقف . وهو من مؤسسي «جمعية المؤلفين والكتاب العراقيين» وانتخب لأمانتها ورياستها مراراً ، وهو رئيس تحرير مجلة «الكتاب» وهي شهرية تعنى بشؤون الأدب والفكر ، وهو عضو في الجمعية الملكية للآداب في لندن ، المعدودة من أهم مراكز العلم في العالم وبدايتها منذ الثلث الأخير من القرن السابع عشر ، وهو إلى جانب ذلك عضو في مجمع اللغة العربية في دمشق ، وعضو الجمع العلمى في الهند . . هذه ناحية .

\* \* \*

وناحية أخرى ، إنه شارك في أكثر من عدة مؤتمرات عربية واستشراقية وعالمية وآسيوية إفريقية ، وكان له في هذه المؤتمرات أثر بارز . وناحية ثالثة في نشاطه العلمي ، الرحلة في سبيل من سبل الكتب ، أو التقصي والبحث والتحقيق ، وتعددت هذه الرحلات إلى أوروبا الغربية ، فضالاً عن تركيا ومعظم البلاد العربية .

\* \* \*

أما كتبه الختلفة ، وكلها رائع ، فقد بلغت إلى عام ١٩٧٠ م ، سبعة عشر كتاباً (١) من مؤلف تأليفاً ومحقق تحقيقاً ، ويضيق الجال عن سردها ، ولعل بعض القراء الكرام بوسعهم الاطلاع على ذلك في مجلة «الكتاب» . وأما مؤلفات الدكتور يوسف عز الدين بالإنكليزية ، فها على ما يبلغه علمي كتابان : «الشيعر العراقي الاجتاعي "صدر في بغداد عام ١٩٦٣م ، وهو حول الشاعر العراقي خيري الهنداوي في شعره وسيرته ، وهذا الكتاب يضم الحاضرات التي القاما المؤلف في «معهد البحوث والدراسات العالية » في القاهرة عام ١٩٦٥م .

والكتاب الآخر هو « الشعر العراقي الحديث وأثر التيارات السياسية والاجتاعية فيه » .

Modern Iraqi Poetry,

The Influence of the Political and social Trends.

وهذا الكتاب هو موضوع كلمتنا هذه .

\* \* \*

مثل كل شيء، أحب من صميم قلبي، أن أشكر لجامعة بغداد، الشابتة الأركان، العالية البنيان، مورد العلم وروضة العرفان، اسهامها المبارك في نشر هذا الكتاب الذي نال به مؤلفه شهادة الدكتوراه في الفلسفة من جامعة لندن سنة ١٩٥٦م، فإن هذا التعاون لمن أفيد الوسائل لنشر العلم وتيسيره، فالجامعات زادها الله مشاعل، هي بانيات المراحل وحاديات القوافل.

. . .

هذا الكتاب شيء جديد بنسجه ومحتواه ومرماه.

أما نسجه ، فترجمة المختارات من الشعر العراقي الحديث الذي قبل منذ أول هذا العدد القرن ، إلى الإنكليزية ، لنحو خمسة وأربعين شاعراً عراقياً أو أكثر من هذا العدد

قليلاً . وأما المحتوى فهو ما عبر عنه هؤلاء الشعراء من معان تحت تيارات مختلفة ، فكانوا نبض القلب وحركة النفس في الشعب العراقي في كل حواسه قبولا ونفياً ، استحساناً واستهجاناً ، وإن شئت فقل إن هؤلاء الكتائب من شعراء العراق كانت لهم في المشاعر دولة «لا» و «نعم » ، وكانوا يأخذون من الشعب ويعطونه ، وهم له رائدون والرائد لا يكذب أهله . وأما المرمى فهو تقديم هذا النسج وهذا المحتوى إلى القارئ العربي والقارئ الإنكليزي في بلاد الإنكليز، وإلى قارئ اللغة الإنكليزية كائناً من يكون وأينا كان . فهنا عمل ، وهنا رسالة .

وليس هذا العمل بالأمر اليسبر، وإن تخيّله بعضهم أنه عليهم هين، وما أصدق ما قال الدكتور يوسف عز الدين المؤلف، من أن شعراء العراق من شأنهم مراعاة عوامل التبدل والتحول \_ وأرجو من القارئ لهذه الكلمة أن يقرأ مقدمة الكتاب بامعان فهي ثلاث صفحات \_ ولهذه العلة أجزت لنفسي أن أقول من هذه الناحية إن هؤلاء الشعراء كانوا يأخذون من الشعب ويعطونه. ولكننا نقول في الوقت نفسه، إن الحكم العاتي منبعناً من عاصمته المركزية البعيدة وجائماً فوق البلد المحكوم بوالم يبعثه السلطان، أم منحنياً فوق البلد مباشرة كالحكم البريطاني الغشوم الناعم الخالب؛ إن هذا الحكم يفرض عوامل التبدل فينتقل الشعراء من من حال إلى حال. فكان العمل شاقاً كها قال المؤلف في المقدمة، فاصاب الحقيقة. وأراد المؤلف أن يقدّم هذا الكتاب \_ الأطروحة \_ إلى الشعب العرب، وإلى الشعب العرب، عنه المنتهم أبياتاً أبيات.



الكتاب يقع في ٢٥١ صفحة من الحجم الوسط، والشعراء العراقيون، بيتض الله وجوههم، وهم الذين اختيرت أبياتهم من قصائدهم أو من مقطعاتهم الشعرية وترجمت، وهم حملة عرش الشعر العراقي أو طالائعه، يبلغون حوالي ٤٥ شاعراً يتقدمهم الرصافي، والزهاوي، والكاظمي والشبيبي والبصير والدجيلي والبناء واليعقوبي والحلي إلى آخر هذا الرعبل الذي كنا سعداء بمعرفة فريق منهم معرفة شخصية عن كثب، وهم الرصافي والكاظمي (١)، والشبيبي والدجيلي ولاه الاربعة: أما الرصافي فقد لقيناه في دمشق والقدس، والكاظمي في القدس ومصر، والشبيبي في بغداد، والدجيلي في بيت المقدس، ولهم جميعاً عندنا أروع ومصر، والشبيبي في بغداد، والدجيلي في بيت المقدس، ولهم جميعاً عندنا أروع وسبق لي أن كتبت فيا مضى شيئاً يتعلق بالرصافي، وهو في دمشق والقدس، وأرسلته إلى أخي الأستاذ صبيح الغافقي في بغداد منذ سنين، وكذلك كتبت عن الكاظمى أيضاً.



أما من استطعت أن أقرأ لهم الختارات المترجمة في هذا الكتاب غير من ذكرت، فهم حسب ورود ذكرهم في الكتاب تبعاً للأبواب : محمد طاهر السماوي، عبد الرحمن البناء، علي البناء، كاظم آل نوح، السيد عبد المطلب الحلي، إبراهيم منيب الباجه جي، عبد العريدز الجواهري، علي الشرقي، محمد حسين كاشف الغطاء، خيري المشتوي، محمد حسين كاشف الغطاء، خيري الهنداوي، شكري الفضلي، محمد حسن أبو الحاسن، عطاء الخطيب، ابن الفراتين، أحمد الصافي، منير القاضي، عبد الستار القره غولي، حسين كال الدين، أحمد الموسوي، باقر الشعبيي، «ع.ق»،

عبد الحسين الملا، محمود الملاح، محمد رضا الصافي، سعد صالح، عيسى عبد القادر، ناجي القشطيني، محمد باقر الحلي، حسن الجواهري، مصطفى جواد، رشيد الهاشمي، أبو الحاسن، على الخطيب، صالح الجعفري.

ولقد تخيّلت المؤلف وهو يعاني المشاق في هذا السبيل زماناً طويلاً. وقد ينظن ظائ أن عمل المؤلف كان كناية عن الإتيان بهذا الشاعر فيوجز سيرته على نحو ما في المعجهات الأدبية ، ثم يقع على المختار من شعره قطعة أو قطعتين أو أكثر في مواطن مختلفة ، حتى إذا فرغ من هذا كله ، انتقل إلى شاعر آخر وصنع كها في الأول ، وهكذا إلى النهاية ، حتى تسمّت الصفقة ا! كلا . فللؤلف صرف سنين عديدة وهو يقلب الدواوين ، ويرحل إلى مجموعات الصحف في العواصم العربية والغربية ، ويقابل الأحياء من الشعراء إذا استطاع ، ويحدثهم ويسالهم ويقيّد في أوراق إجاباتهم ومعلوماتهم ، فهذه الخيوط التي تراها الآن في صفحات الكتاب ، إنما عملت فيها مئات المغازل قبل أن تحولت إلى لحمة وسدى في هذا الشوب الذي في النهاية فاق الحرير نعومة .

\* \* \*

هؤلاء الشعراء ، لما قالوا قصائدهم في أحوال مختلفة من الأيام والرمن والحرب ، مدأ وجزراً ، لم يكونوا يعلمون ان سيأتي يوماً حاصد مغربل ، تحصن بعلوم العصر ، وادرع طول الاناة والصبر ، فيختار من قصائدهم أبياتاً تتحول بالترجمة إلى معرض أنفاس الشعر العراقي المصوّر للمراحل ، فيقرأها العربي كها يقرأها الاجنبي قراءة شعر يحمل روح التاريخ . أمسى هؤلاء الشعراء كالمراقي ، ترى في منعكساتها أخيلة الحوادث مجسمة ، والعوامل الروحية كأنها قيلت الساعة ، دفشاً وحرارة . ما اشتق من الروح يبق حياً .

\* \* \*

ما الفرق بين ما عمله الدكتور يوسف عز الدين في كتابه هذا، وبين ما يعمله المؤرخ الذي يتصددى لحياة العسراق السياسية والاجتاعية و يجعل مهمته تدوين هذه الحياة عن المدة نفسها، وهي العراق منذ أول هذا القرن؟

هناك عدة فروق : فعبارة المؤرخ هي عبارة الوصف والإحصاء على الغالب ؛ وإذا شاء المؤرخ أن يتفنن في العبارة ليجعلها محبّبة إلى القارئ، وأنق للسأم، فلمه ذلك ، أما في كتاب الدكتور يوسف عز الدين فالعبارة بضاعة جديدة برمتها ، فيها مهاميز تثير الشهيئة ، باطراد ، فهناك مقدمات لطيفة تتعلق بالشاعر نفسه ، تقرأها بالإنكليزية ، ثم بعد التمهيد لبيئة الفكرة نقرا الأبيات المختارة بإنكليزية سهلة سهولة البراعة وعبقرية تقريب المتناول ، فتستغرق في اللذة . وهذا يحملك طائعاً راضياً ، على أن تعبد ما قرأت ، فتستقل اللذة الأولى إلى جانب اللذة الشانية ، فبإذا ثلثت القراءة ، فاللذة تتضاعف ، وحينئذ أنت حر أن تكرر ما قرأت قدر ما تريد ، قبل أن نتنقل إلى شاعر آخر . فقدمات الأبواب والفصول ، ترقى بك إلى باب بيت الشاعر ، وفي الطيارة بك عن الأرض وأنت لا تدري ، فإذا دريت فتكون وقتشار أصبحت في الجو . والكتاب كله على هذا الخمط .

وهناك فرق آخر طويل عريض ، فالمؤرخ عليه أن يتعاطى « المحسوس » وصناعته Concrete ، أما الشعراء فيحولون هذا إلى Abstract ولا تطأ أقدامهم الأودية والأمطئة والسفوح ، بل دائماً ، أو على الغالب يسيرون مسراهم العجيب من على رؤوس الجبال ، والاعالي ، خطوتهم أحياناً ثلاثة أشبار ، وأحياناً خمسون ميسلاً .

والمؤرخ ، خطوة خطوة وعليه أن يستريح كل خسبن مستراً . حسكمة المؤرخ صامتة ، تتكلم وأحياناً بعد سنين من ميلادها ، وحكمة هـؤلاء الشعراء تصيح وهي تولد ، ولا تنقطع عن الصياح بعد ذلك . سبحان الله! حكمة بيت الشعر طبعت من نحاس ، كيفها طرقته ، رن رئيناً مثيراً . حكمة المؤرخ قطعة من سنديان .

\* \* \*

إذا دفعتُ إليك هذا الكتاب من عنوانه: «الشعر العراقي الحديث»، وطلبتُ منك أن تقرأه معجباً به، إعجابي به، فتناولته وجئت توًّا تقرأ الفهرس، وهو من ستة أبواب وهذه الأبواب من ٣٨ فصلاً، فإنك تقرأ عناوين هذه الفصول كلها، وكل عنوان مأخوذ من مُصاصة المحتوى، إلا بضعة عناوين فقط من الثمانية والثلاثين ورد فيها ذكر للشعر أو الشعراء. فتخطئني وتقول لي: هذا على ما ينظهر كتاب تاريخ، كما تشهد أكثرية عناوين أبوابه وفصوله، فأين الكتاب الذي تعنيه ؟ وعنوانه: « الحياة السياسية »، وفصوله الثمانية هذه عناوين الباب الأول وعنوانه: « الحياة السياسية »، وفصوله الثمانية هذه عناوينها: مقدمة \_ مسائل العراق الاجتاعية \_ التيارات الإسلامية في الشعر العراقي \_ إعلان الدستور العثماني وما كان له من تأثير في الشعر العراقي \_ الحيية في الدستور \_ حسوب الدولة العثمانية وما كان لذلك من تأثير في الشعر العراقي \_ غارة إيطاليا على طرابلس الغرب \_ الحرب البلقانية. فهذه كلها عناوين تاريخية لا عناوين دواوين شعرية . وأتلو عليك عناوين فصول الباب الثاني الذي عنوانه: « الحرب العالمية الأولى »، والفصول خسة : هملة الدردنيل \_ البريطانيون يدخلون العراق \_ حصار الكوت \_ احتلال بغداد \_ السلم . وهنا في هذا الباب لا أشر لعناوين حصار الكوت \_ احتلال بغداد \_ السلم . وهنا في هذا الباب لا أشر لعناوين حصار الكوت \_ احتلال بغداد \_ السلم . وهنا في هذا الباب لا أشر لعناوين حصار الكوت \_ احتلال بغداد \_ السلم . وهنا في هذا الباب لا أشر لعناوين حصار الكوت \_ احتلال بغداد \_ السلم . وهنا في هذا الباب لا أشر لعناوين

\* \* \*

شعرية أبدأً . ولم يرد ذكر الشعر والشعراء في كلام الفهـرس ، تحت أيــة صـــورة

كانت، إلا تسع مرات من ٣٨ عنواناً .

وأقصد من كل هذا أن أقول إن مسالك الكتاب ودروبه بحسب العناوين، تاريخية. وأما نبضه وأنفاسه ونكهته، وتغاريده، فشعرية، فالتعبئة عسكرية، إذا صبح النشبيه، إذ لبس للقائد إلا أن يأخذ بفنون الحرب والقتال، وهذا كله من المحسوس؛ وأما معظم السلاح بيد الجند فحداء وهزج تارة، وحكمة ونصيحة طوراً، وهذا من المعاني والمجردات. وهنا برأيبي الطرافة والإيداع. فتسبح في أفق الكتاب محمولا على جناحين: جناح الشاعر وجناح المؤلف. الشاعر يثير أمامك صور السنين والعقود من أيام عبد الحميد، يصف الحوادث والتيارات، والآلام والأمال، والليل البهيم والصبح المنير؛ والمؤلف يرتب هذا كله لك ترتباً بديعاً يتلو بعضه بعضاً تلاوة منسجمة، فاجتمع المؤرخ والشاعر في شخص واحد.



يقول المؤلف في المقدمة البارعة ، قولا في غاية التواضع ، يتعلق بأولية أسره في الشعر ، وأن المجرى الذي جراه بعد ذلك يمثل جزء غالياً من حياته ، عزيزاً عليه جداً ، وأن موضوع هذا الكتاب \_ الأطروحة \_ كان يداعب خياله منذ الصغر ، وهو ناشئ في أول السلم ، لما أهداه والده يوماً مجموعة شعرية ، فاستهوته ، وملكت عليه لبّه وحياله ، فأخذ في النهامها ، حتى حفظ منها حصة ، صالحة ، عن

ظهر القلب، وراح ينشد محفوظه هذا الأساتذته ورفقته في المدرسة، معتزأ متباهياً، فأعجبوا به أي إعجاب، ومنذ ذلك الوقت جعل رحلته مكة في هذا المضار، وملأ الطموح صدره إلى ما هو أبعد، وصار يعنى بجمع الدواوين ما استطاع إلى جمعها سبيلاً، ويعالج بذوقه تعيين الختار من قصائدها وأبياتها. ويغتبط الفارئ إذ يعلم هذا من المؤلف نفسه في هذه المقدمة، لأن المقدمات للكتب لا تكشف عن مقاصد المؤلف ونباته، وكنى، بل أحياناً تكون المقدمات النابعة من محراب النفس، حاكيات عن البذور والأوليات وأيام البراعم والأكهام، فقد أخبرنا العالامة المكتور يوسف عز الدين أن أول شاعر عراقي أسرة واستولى على مشاعره، هو الرصافي، والرصافي ووقعها ينفخ في الصور زعقات الايقاظ، والاستبداد ضارب بجرانه.

ونقول في هذا الموطن إن زعقات الرصافي كانت للأمة كلها، في عراقها وشامها ولبنانها وفلسطينها، للعرب كافة، لأن الداء كان واحداً والشكاة هي هي. وكان الرصافي يدمدم ويتململ، ويشعره الصواعق والبوارق والنسائم. فإذا كان بالأولى ينصب على المستبدين مقرّعاً ونذيراً، فقد كان بالثانية مرتقباً فجراً حراً جديداً، وبالثالثة يدخل زوايا البيوت مؤاسياً وبشيراً، يبكي للبؤساء والأراسل والأيتام والضعفاء والمنقطعين، وهذا من أسرار الرصافي في حدّيه : شفرة ماضية، وقالب يقطر حناناً.

\* \* \*

وعلى ما لاحظنا، فإن القبسات من شعر الرصافي هي حصة الأسد في الكتاب في معظم الفصول. ولعلَّ هيام المؤلف به مع بقائه على الولاء له ، وهذا من ضروب الوفاء ، عما أطلق يده في الاختيارات فـنرى الـرصافي في الـكتاب على رأس كل طريق . وبعد أن يجمل المؤلف قصته هو في باقي مناحيها ، يتواضع تواضع العالم ليقول إن غايته العليا أن يكون هذا الكتاب وافياً بالمقصد منه ، وقد حقق المؤلف غايته وغرضه ولله الحمد ، تحقيقاً موفقاً أربي على الغاية وزاد ، وقـال إنـه لا يحسب نفسه أنه صنع شيئاً سوى أنه وضع لبنـةً في صدماك صرح الأداب العربية . والحق الصراح أن عمل الدكتور يوسف عز الدين هو أكثر من لبنات ، فـأنشأ في والحق الصرح لا مدماكاً بل واجهة برمنها ، وقضى لمتهذبة العرب لبانات ، على ما نبينه الكر ، ووضع نماذج في ترجمة الشعر العربي إلى الإنكليزية تحتذى ، والراغب بوسعه أن يطيل النظر في هذا ، فيرى منه حدائق وريـاضاً ، ومـروجاً خُضراً ، وهـذا فتح

الترجمة ترتدي حلة عدنية

واعلم علمي القصير هذا، أن هذا العمل هو الأول من نوعه في هذا العصر، ومرادي الآن أن أتناول الترجمة، ترجمة هذه الاقباس المتخيرة لحؤلاء الشعراء، وأبيّن ما هي عليه من السهولة في البيان الإنكليزي، وهكذا تبدو للقارئ العادي. أما القارئ الذي يتذوق العبارة الإنكليزية وبيانها ويلتذ بأن يقرأ ترجمة الاقباس هذه، فتنطلق نفسه بهجة وسروراً، ويعتزُ بأن يرى الدكتور يوسف عز الدين قد فتح هذا الفتح فأكرم شعراء العراق المحدثين، وقدّم إلى الغربين هذه الباقات الجميلة من المنعارهم التي نسج المؤلف منها حلة عدنية، تستهوي كلَّ من قال بعدن ووطن، وجاهر بعقيدة الأمة العربية في السر والعلن، واعترف بأن الحضارة الفكرية مقايضات ولكنها تعبق وتفوح وتنتشر، من بلد إلى بلد، وأفق إلى أفق، بأقنية وجداول وترع عن طريق الترجمة، ولم تكن حضارة الإنسان يـوماً مغلقةً في مـوطن عن موطن آخر، ولا اختلاف الألسنة وقف في عصر من عصور التاريخ حاجزاً بين عن موطن آخر، ولا اختلاف الألسنة وقف في عصر من عصور التاريخ حاجزاً بين

انسياح العوامل الحضارية من إقليم إلى إقليم ، والحضارة العسربية كلها ، أمسويها وعباسيّها ، وفاطميّها وأندلسيّها ، هي صاحبة الفضل في ادخال الدم الجديد على قوافل الحضارة العالمية ، ولولاها لكان مصير هذا الإنسان ارتطم في الدهاليز وطالت كبوته .

\* \* \*

وأساليب الترجمة تختلف من أدبية إلى سياسية إلى علمية إلى فنية إلى شعرية .

\* \*

إن الترجمة من اللغات الأجنبية إلى العربية قد كثرت على اختلاف انواعها، ولكن الترجمة التي يتم بها نقل قطع نفيسة أو كتب قيمة برأسها من العربية إلى اللغات الحية الكبرى في العالم لم يزل مقدارها قليلاً، مع ما ترجم إلى الآن على يد اليونسكو. ونعتقد اعتقاداً مكيناً، أن هذه النحائج الكاملة في كتاب الدكتور يوسف عز الدين لما يقرب من ( ٢٠٠) بيت مختلفة الألوان، لنحو 6 ع شاعراً من شعراء العراق، حرية بأن تكون أمثلة لترجمة الشعر العربي إلى لغة أوروبية. ولكن هذا لا يتم إلا إذا بُذل في السبيل مثل ما بذل الدكتور يوسف عز الدين، وامتزاح آداب الحضارات اليوم، بجعل النقل من العربية إلى اللغات الإفرنجية أمراً من الضروريات لا الكاليات. وفي اليونسكو اعترف بالعربية لغة من لغات الضروريات لا الكاليات. وفي اليونسكو اعترف بالعربية، وهي لله الحمد هذه المؤسسة العالمية. ونرجو من الدول العربية، وهي لله الحمد كثير عددها وفير في أن تطالب بإقرار العربية لغة رسمية في الأمم المتحدة، وهي لغة الإسلام للشعوب الإسلامية غير العربية، ولسان العالم العربي

وهذا الباب ، باب النقل إلى اللغات الأوروبية الحية ، نرجو أن يلجه أصحاب الكفايات العلمية العالية ، ونلفت نظر الجامعات إلى هذا في العواصم العربية آسيوياً وإفريقياً . وقد سر العرب جداً بان يروا عالماً عربياً عمازاً قد عين رئيساً للمجلس التنفيذي لمنظمة اليونسكو ، هو الدكتور فؤاد صروف الغني بشهرته عن التعريف .

\* \* \*

يشترك العالم العربي مع العراق « المأموني » في شكر الدكتور يوسف عز الـدين على كتابه القيم هذا ، متمنين له اطراد وضع اللبنـات في صرح الآداب العـربية ، وبـالله التوفيق .

#### الهوامش

(١) المجلة: بلغت كتب الدكتور يوسف عز الدين بعد هـذا التـاريخ (٢٥) مـؤلفاً منهـا
 «قضايا من الفكر العربي»، و«قلب على سفر» رواية، و«الحركة الفكرية في العراق».

(٢) أقام الصحب وأهل الأدب للكاظمي حقلة تأبين كبرى في فلسطين بعبد وقداته ، واختيرت باقا ، سنة ١٩٣٥ م ، مكاناً مناسباً ، ودعي لهذه الحقلة خطباء من لبنان ومصر وممن حضر من مصر ، إبراهيم المازني وأسعد داغر واشتركا في النابين ، وكان الحضور الوفاً من غتلف مدن فلسطين ، ومن خطباء فلسطين اسعاف النشاشيبي وعوني عبد الهادي وأكرم زعيتر وحمدي الحسيني وعجاج نويهض .



# أشسية



#### آثـــار:

أي شيء يصنعه الإنسان هو انعكاس لنفسه ، ومظهر للحضارة التي عاشها ، وحيث أن الإنسان بطبيعته شديد المحافظة وغير محب للتغيير ، فربما يكون هذا الشيء أيضاً نسخة لما صنعه أسلافه في نفس الاتجاه . وقد استفاد الأثريون من هاتين الحقيقتين في استقصاء الماضي ، والكشف عن الحضارات التي ظهرت قبل بداية التاريخ . فهم يبحثون بكل عناية عن الخلفات الأثرية التي قد توجد في المواقع القديمة ، وبفحص كل ما يجدونه بدقة متناهية ، يمكنهم أن يربطوا بين قدر كبير جداً من المعلومات عن الناس الذين عاشوا يوماً في هذا الموقع ، وطرق عيشهم ، وعاداتهم ، وتفاصيل حياتهم اليومية .

ويحتاج هذا العمل إلى براعة ومهارة ، إذ إن كثيراً مما خلفوه قد

اندثر، ولا يمكن التعرف عليه إلا من خلال علامات واهية غير ظاهرة للعين غير المدربة، ويعتمد الأثري في تاريخ مكتشفاته على مبدأ «الاستراتيجرافيا» ويتضمن هذا المبدأ أن أقدم جزء في الموقع هو دائماً ما وجد في أسفل مستوى، بينا تركت العصور الأحدث مخلفاتها فوق هذا المستوى مرتبة حسب ترتيبها التاريخي من أسفل إلى أعلى، ومن ثم، فبالحفر من أعلى إلى أسفل، يمكن للأثري أن يقتني أثر الطرز المختلفة للشيء، أو أنه يكون من دراسته لأحدث العينات وأكثرها تطوراً، حتى أقدم العينات وأكثرها بداءة، وتعرف هذه الدراسة بالتيبولوجي، تتابعاً طرزياً يبين تفاصيل تغير طرز كل من هذه الأشياء.



#### ىعلىك:

تنتمي أنقاض المعبد البديع في هذا الموقع بلبنان إلى الفترة التي

استعمرتها فيها روما باسم مدينة الشمس « هليوبوليس »، وقد أقيمت هذه المدينة فيا بين القرن الأول والقرن الثالث ، ولا توجد بهذه الأنقاض أي آثار لمستقر فينيقي سابق ، أو من آثار المدينة الهلليستينية التالية له ، وأهم مباني المجموعة الضخمة لأكروبوليس بعلبك معبد جوبيتر ومعبد فينوس ، وهما وبخاصة الأخير ، من أجمل ما أنتجته العهارة الرومانية ، وفي خلال القرن الثالث عشر ، حول العرب مجموعة الأعمدة إلى حصن ، ولم ينظف هذا الموقع إلا في أوائل القرن العشرين .



## تدمر (بالميرا):

وتعرف في اللغة اللاتينية واللغات الأوروبية باسم (بالميرا)، وهي مدينة خربة تقع في وسط الصحراء السورية، حوالي منتصف الطريق الشهالي الشرقي بين دمشق ونهر الفرات، وجدار المدينة الذي بناه الإمبراطور جستنيان (٧٢٥ \_ ٥٦٥م) يحتوي على مساحة يبلغ طولها ميل وربع، ويبلغ عرضها خمس أثمان الميل، وهذا في الواقع أقل من المساحة التي كانت تشغلها المدينة في أعظم أيامها ازدهاراً، في القرن الثالث الميلادي.

وهذه المساحة كانت تشغل الثلاثة أبنية الهامة، التي تبدو حتى في حالتها المتهدمة من أروع أطلال العالم القديم التي تشير إعجاب الناس،

ومما يزيد من هذه الروعة ، وقوعها عند سفح سلسلة من التلال الصحراوية ، التي تنتشر بها المقابر ذات الأبراج ، كما تسيطر عليها قلعة عربية .



## ثولوس (مقابر):

اصطلاح يشير بصفة خاصة إلى أقبية الدفن الضخمة ، التي أنشئت طوال العصر الميسيني (حوالي ١٥٨٠ \_ ١١٠٠ ق ، م) ، وقد تم التنقيب عن حوالي ٥٠ مقبرة في بلاد اليونان حتى الآن ، ولكن يعتقد أن هناك عدداً كبيراً من المقابر لم يتم الكشف عنها بعد ، وجميعها دون استثناء تقع في المنطقة الساحلية حيث ازدهرت مراكز الحضارة الميسينية .



## جلجامش (ملحمة):

ملحمة جلجامش ، ليست أقدم قصيدة هامة بقيت لنا فحسب ، بل يمكن القول أيضاً ، إنها واحدة من أعظم الملاحم . والصورة التي وصلتنا فيها القصيدة ، تمثل نسخة آشورية منقحة ، تؤرخ من القرن السابع قبل

الميلاد، وقد وجدت منقوشة بالخط المسماري، على جذاذات من اثني عشر لوح من الطين، وجدت بين أطلال المكتبة الملكية لأشور، في نينوى إبان أعمال التنقيب في القرن الماضي، ولكن الموضوعات التي تتألف منها القصيدة أقدم من ذلك بكثير، ويسرجع تساريخها في نفس الصورة تقريباً، إلى بداية الألف الناني قبل الميلاد.

وربما كان جلجامش أصلاً شخصية تاريخية ، إذ يوجد اسمه في قائمة الملوك السومريين ، حيث ذكر اسمه بصفته الملك الخامس في الاسرة الأولى بعد الطوقان ، وعلى النقيض من ذلك ، يبدو أن ثمة سبب للاعتقاد بأن جلجامش كان أحد الكاشيين الذين أنشأوا مملكة عيلامية في أريخ ، ولكن كيفها كانت أصوله التاريخية ، فإن جلجامش المذكور في القصيدة ، هو بخاصة بطل شعبي ، كها أن القصيدة نفسها هي بخاصة حكاية شعبية .



#### الحدائق المعلقة:

حدائق بابل المعلقة ، كانت إحدى عجائب الدنيا السبع ، ولا يعرف بالتأكيد ماذا كانت ، ولكن يعتقد أنها على ما يحتمل حدائق زينة زرعت على مدرجات الزقورة في بابل ، وفي غيرها من مدن بلاد الرافدين .



#### الختم :

يحتمل أن يكون أول ختم قد تطور عن «التميمة» إذ يمكن استعمال جوهرة أو خرزة منقوشة ، لإنتاج صورة من هذا النقش بواسطة ضغطها على الطين الطري . وقد عثر على الأختام بكميات في أنحاء من جنوب شرقي أوروبا ، والشرق الأدنى ، والشرق الأوسط من بلاد الإغريق ، ومصر حتى إيران ، وأقدم النقوش الموجودة على الاختام كانت هندسية ، وعندما اخترعت الكتابة ، صار الختم يحتوي على اسم صاحبه ، ومن الأمثلة المطابقة ، ختم كشف عنه في «مجدو» عام صاحبه ، وهو مصنوع من اليشب ، ويحمل صورة أسد يزأر ، والكلمات «لشيا . . خادم يربعام » ، ويرجع تاريخه إلى ٧٥٠ ق . م .



## ديموطيقي :

مستمدة من الكلمة اليونانية «ديموطيقس وتعني «الدارج»، وقد استخدمه الباحثون لتسمية نوع من الخط الختصر، الذي استعمله المصريون القدماء من حوالي ٧٠٠ق. م، حتى القرن الثالث الميلادي، وهو الخط المنقوش على حجر رشيد، تحت الخط الميروغليفي، وقد كيف الخط الديموطيق لكي يلائم الكتابة بفرشاة

على ورق البردي أو على الشقف ، وكان القصد منه استعماله للكتابة الدارجة ، والغالبية العظمى من النصوص الديموطيقية وثائق قانونية ، وخطابات رسمية .



## رشید (حجر):

عثرت على حجر رشيد قوة فرنسية في أغسطس / آب ١٧٩٩ م، بالقرب من رشيد في غرب الدلتا على النيل، ثم انتقل إلى ملكية الإنجليز في ١٨٠١ م، عندما استسلم الجيش الفرنسي في مصر، وبمقتضى معاهدة، تنازل الفرنسيون عن كثير من الأثار، كان من ضمنها هذا الحجر، وأرسل إلى إنجلترا في فبراير / شباط من السنة التالية، ووضع في المقر الرئيسي لجمعية الأثريين، ثم نقل إلى المتحف البريطاني حيث يوجد بها منذ ذلك الحين، وحجر رشيد هو قطعة من حجر البازلت الأسود، طوله ثلاثة أقدام، وتسع بوصات، وعرضه قدمان وأربع بوصات ونصف، وهو منقوش باللغة المصرية، واللغة اليونانية، بالترتيب الآتي:

- ١ ـ الخط الهيروغليفي أو الخط التصويري .
- ٢ \_ الخط الديموطيقى وهو خط مصري مختصر .
- ٣ \_ الخط اليوثاني، وهو محفور بالحروف العادية المنفصلة.
  - هذا والنص مهشم جداً ، وخاصة الجزء الهيروغليني .



#### زحافة:

الزحافة هي أقدم أنواع المركبات التي اخترعها الإنسان، ومن المحتمل أن تكون فكرتها قد نشأت عند الإنسان في الأزمنة الباليوتيثية، من طريقة وضعه مصيدة على فرع شجرة وجرها خلفه إلى بيته، وما كان عليه إلا الاحتفاظ بالفرع لاستعباله مرة ثانية، وتشكيله ليؤدي عمله بصورة أفضل، أو ربط فرعين معاً لتكون زحافة من النوع البدائي، وفي الأزمنة الميزوليثية كانت الزحافة قد اكتمل تطورها، وقد عثر على زحافات من هذا العصر محفوظة في مستنقعات فغلندا، والخطوة التالية التي حدثت في الغالب في العصور الفيوليثية، حيث كانت تسرج الثيران، لتجر الزحافة خلفها، ومن المحتمل أن زحافة الكلب، استعملت قبل أن تستعمل زحافة الثيران!



## سور الصين:

استحكامات تمتد حوالي ٢٤٠٠ كيلومتر عبر شمال الصين، من إقليم

كانسو إلى إقلم شنوا نجتاو هوبيه ، وهي تمتد في معظمها على طول الحافة الجنوبية لسهل منغوليا ، وقد أقيم هذا السور لحماية الصين من غارات المتبربرين الشهاليين ، وبدأ تشييده في عهد هوانجتي الذي حكم في الفترة ٢٤٦ – ٢٠٩ ق . م وإن كان بصورته الحاضرة ينتمي إلى أسرة المينج (١٣٦٨ – ١٦٤٤ م) ، وقد بنبت الأجزاء الشرقية للسور من الحجر ، أما الأجزاء الغربية فهي مجرد تكوينات من الطين ، وقد أقيمت على مسافات متساوية للسور فقط للحراسة وأبراج المراقبة ، وكان السور يعد أعجوبة من عجائب الدنيا السبع ، وذلك في العالم القديم .



## شيشن إتزا:

كانت أكبر مدينة لدى المايا ، وحاضرة حضارة المايا بأجمعها ، وقد دخلت قمة مجدها فيا بين القرن الحادي عشر والقرن الشالث عشر ، وتقع في يوكاتان على بعد ٢٧ ميلاً (حوالي ٥, ٣٥ كم ) غربي فاللادوليد ، والإتزا كانوا قبيلة من جنس المايا سكنت هذه المدينة من قبل ، وينتمي كثير من آثار شيشن إتزا إلى فترة الغزو المكسيكي لها ، وتدل هذه الأثار على أن الغزاة كانوا من التولتك ، وهم قبيلة كانت تسكن شمال مدينة المكسيك

ومن أهم المعالم الأثرية بهذه المدينة ساحة الألف عمود ، التي ربما كانت سوقاً قديمة ، وبئر ضخمة كانت تلقى فيها الضحايا البشرية ، وقد انتهى عهد هذه المدينة كمركز لحضارة المايا بالفتح الإسباني ليوكاتان .



#### - ور :

هي مدينة الفينيقيين القدماء المشهورة ، وكانت تقع على جبل داخل في البحر ، يقوم فوق ما هـو الآن الساحل اللبناني ، على بعـد ٢٥ ميلاً (حوال ٤٠ كم) ، جنوبي صيدون ، وتعتمد شهرتها على قوتها

كميناء بحري ، هذا وقد نهبت أطلال المدينة فيا بعد ، ودفنت تحت الرمال والبحر ، ويرجح أن تكون الأساسات الموجودة تحت الماء هي من الميناء القديم ، كما كانت النقود الصورية التي احتفظ ببعضها حتى الآن ، منتشرة في منطقة واسعة ، منذ القرن الخامس قبل الميلاد .



### طروادة:

يصف هومر في الإليادة ، الحرب التي خاضها أجاممنون ملك ميسينا ، وغيره من الأمراء الاخيين ضد طروادة ، وقد فقد موقع

طروادة التاريخي على الساحل الإيجي لآسيا الصغرى ، حتى اكتشفه عالم الآثار الألماني هنري شليمان في ١٨٧١ م ، بالقرب من الموقع الجديد والمعروف باسم حصارليك .

وقد كشفت أعهال التنقيب التالية منذ ذلك التاريخ ، عن أطلال تسع مستقرات سكنية في طبقات كل منها فوق الأخرى ، ونتيجة لهذه الأعهال أمدتنا طروادة بأكمل صورة عن تطور عصر البرونز في غرب آسيا الصغرى ، من أطلال مدنها المتعاقبة رغم أنه قد عثر حديثاً على أطلال أقدم في كوم تبة على مقربة من هذا المكان . هذا وقد كانت مدينة طروادة تنتمي إلى النصف الأول من الألف الثالثة قبل الميلاد ، وقد كانت محصنة تحصيناً قوياً ، وتحتوي على قصر صغير لملك أو زعيم .



## الظران:

حفر الإنسان النيوليني مناجم في الطباشير لاستخراج الظران ، لكي يصنع منه أدواته الحجرية ، وقد وجدت مثل هذه المناجم في إنجلترا وقرنسا ، حيث حفرت الآبار إلى عمق ٢٤ قدماً (حوالي ٧ م) ، ثم حفرت دهاليز في طبقات الطباشير ، وقد استخرج الظران بمعاول من قرن الغزال ، ثم جمع بمجاريف مصنوعة من ألواح أكتاف الثيران .



## عجائب الدنيا السبع:

وضع الإغريق قائمة بسبعة من الأعال الفنية العظيمة ، والقوائم تختلف ، ولكن العجائب العالمية السبع التي اتفق عليها بصفة عامة ، هي : تمثال رودس ، وهو تمثال يبلغ ارتفاعه ١٠٠ قدم (حوالي ٣٠ م) ويطل على مدخل ميناء الجزيرة ، ومنارة الإسكندرية ، التي يبلغ ارتفاعها ٤٠٠ قدم (حوالي ١٠٠ م) ثم الموسوليوم وهو مقبرة موسولوس في هاريكارناسوس في آسيا الصغرى ، وتمثال زيوس في أوليمبيا ، ويبلغ ارتفاعه ٤٠ قدماً (حوالي ١٣ م) وصنعه من اللذهب والفضة المثال فيدياس ، ومعبد أرتميس في ديانا في إنسوس وحدائق بابل المعلقة ، واهرامات مصر .

وجميع هذه العجائب قد تهدمت ، فيما عـدا اهـرامات مصر ، ولكن يمكن رؤية بعض نقـوش معبـد أرتميس والـوسوليوم في المتحف الـبريطاني بــلندن .



#### غمدان:

قصر شيد قبل الإسلام بصنعاء اليمن ، كان يتكون من ٢٠ طابقاً ،

بين كل طابقين عشرة أذرع ، ولكل غرفة أربعة أبواب ، وعند كل باب تمثال من نحاس يخرج منه صوت إذا ما دخل فيه الهواء ، وكان سقف الحجرة العليا في هذا القصر ، مغطى بلوح من الرخام الشفاف ، يساعد المقيم بها على رؤية طيور السهاء ، وأقيم في كل ركن من أركانها الأربعة ، تمثال لأسد ، إذا دخل الهواء فيه ، تسمع منه زثيراً كزئير الأسود .



## فيلة:

جزيرة صغيرة في النيل إلى الجنوب من أسوان ، حوالي ٥٠٠ ياردة في الطول و ١٩٠٠ ياردة في الاتساع ، تحتوي على أبنية معابد من أفضل ما حفظ في مصر ، ويتراوح تاريخها بين عصر نقطانب الأول (خت نب ف) حوالي ٣٧٨ ق . م ، وبين عصر الإمبراطور لتراجان المتوفي عام ١١٧ م ، وهي آثار هامة ، لما تحتويه من نقوش ومناظر أسطورية ،

والجزيرة والمعابد تغطيها من أبريل / نيسان حتى ديسمبر / كانون الأول المياه التي كان يخزنها سد أسوان ، وبعد بناء السد العالي ، أصبحت الأجزاء العليا لمعظم هذه المعابد ظاهرة طوال العام ، كما يجري العمل الآن لنقل كل المعابد إلى جزيرة أجيلكيا المجاورة .



## قفصية ، حضارة :

هي إحدى حضارات العصر الحجري في شمال إفريقيا، ويرجع تاريخها إلى نهاية عصر البلوستسين، وهي الحضارة التي تلت الحضارة الأثرية، واستمرت في شمال إفريقيا طوال عصر الحضارات

الميزوليشية في أوروبا، وقد تركز انتشار هذه الحضارة بصفة رئيسية في جنوب تونس، وفي جنوب شرقي الجزائر، كيا ازدهرت هذه الحضارة في كينيا أيضاً، حيث وجد أسلوب تقنى، يعرف بالقفصى \_

الكيني، ويرجع تاريخه إلى مرحلة الجفاف لعصر ما بعد الجامبلي، والمشغولات التي عثر عليها تشمل أنواعاً مختلفة من الأدوات الحجرية، وبعض أدوات بسيطة من العظم.



#### الكرنك:

قرية تقع على الضفة الشرقية للنيل ، على بعد حوالي ٢ كم شمالي مدينة الأقصر ، وهي تحتوي على أطلال المعابد العظيمة ، التي كانت يوماً ما جزءً من مدينة طيبة ، عاصمة مصر القديمة ، ويرجح أن أصل كلمة كرنك محرف من الكلمة العربية خورنق ، التي

أطلقها العرب عند دخولهم مصر على مجموعة المعابد الموجودة بهذه المنطقة، ومعظم أطلال الكرنك من عصر الدولة الحديثة. هذا ويصل بين معبد الكرنك ومعبد الأقصر، طريق يمتد من الشيال إلى الجنوب، مزدان على جانبيه بصفين من تماثيل أبي الهول، الذي يرمز للملك، برأس إنسان وجسم أسد، ويحوي السور الذي يحيط بفناء الكرنك عدداً من المعابد الصغيرة.



## لجسن، لاجاسن:

مدينة قديمة ، كانت مركزاً لإحدى الحضارات السومرية الموغلة في القدم ، وهي تقع على بعد ثلاثة أميال شرقي شطال حيى ، وعشرة أميال شمالي بلدة الشطرة ، وكان أول من اكتشف هذا الموقع ارئست دي سارزيك ، القنصل الفرنسي في البصرة عام ١٨٧٧ م ، وكان أهـم عصورها في الألف الرابعة قبل الميلاد ، وقد كشف في الموقع عن أشياء كثيرة ذات أهمية كبيرة ، منها لوحة النسور ألمشهورة ، وزهرية كبيرة من الفضة مزدانة بشعار لجسن ، وأسلحة ومنحوتات وتماثيل عديدة ، وما يقرب من ثلاثين ألف لوحة طينية .



#### مرمدة:

موقع على حافة الصحراء الليبية ، ٣٢ ميلاً ، وقد كشفت أعمال التنقيب التي قام بها يونكر عن آثار ثكنة كبيرة من العصر الحجري الحديث ، تتكون من عشش خفيفة من غصون الاشجار ، مقامة بانتظام على جانبي شارع رئيسي ، وكانت أساسات البيوت مصنوعة من المتربة الطينية ، ويوجد بداخل كل بيت منها فرن ، كما عثر أيضاً على نوع بدائي من المساكن البيضاوية الشكل ، يعلو نصفها سطح الأرض ، ونصفها السفلي محفور في باطن الأرض ، لمسافة ٢٠ بوصة (٤٠ سم) وجدارها الداخلي مبطن بالقش والحصير المليس بالطين ، وقد عثر بداخلها على حبوب قمح ، كما عثر على أوان فخارية كبيرة ، كانت غالباً تستخدم لخزن الطعام ، وقد هجرت القرية فيا يبدو ، عندما أصبح من المستحيل مقاومة غزو رمال الصحراء .



#### نيبور . . نفر الحديثة :

تقع نيبور على مسافة نحو مئة ميل (١٦٠ كم) جنوب شرقي بغداد ، وهي أجل آثار العراق رهبة في النفس ، ونظراً لكونها مركزاً للحضارة السومرية ، فقد أعيد بناؤها مراراً منذ الأسرة الأولى أي

منذ ٣٠٠٠ ق. م حتى ٢٢٦ ميلادية ، وقد عثر بها على العديد مسن الألواح المنقوشة ، وخاصة في تل الألواح ، والمجموع الكلي يبلغ حوالي ٨٠,٠٠٠ لوح ، يشمل النسخ الوحيدة الباقية من النصوص الأدبية السومرية ، ونصوص مدرسية ومؤلفات لكبار الكتاب .



## هليوبوليس:

مدينة الشمس، وهو معنى اسمها في اليونانية، وترجع أهميتها إلى عصور ما قبل الأسرات أي قبل ٣١٨٨ ق. م، وكانت طوال تاريخها الطويل مركزاً دينياً هاماً في مصر القديمة، وقد استمرت شهرتها خلال الدولتين المتوسطة والحديثة، ثم تضاءل نفوذها في العصريين اليوناني والروماني، ولا يحوي موقع هليوبوليس القديم إلا القليل من آثارها القديمة، وهو يقع على مسافة قصيرة شمال شرقي القاهرة، بالقرب من قرية المطرية، ويتميز هذا الموقع بمسلة عين شمس الجرانيتية قرية المطرية، والستي أقامها الملك سنوسرت الأول، في حوالي الباقية به، والستي أقامها الملك سنوسرت الأول، في حوالي



## وهـران:

حضارة أدوات حجرية خاصة بشهال إفريقيا ، تشبه الحضارة القفصية وتعاصرها ، ويبدأ تاريخها من نهاية عصر البلوستسين ويستمر بعد ادخال الخواص النيولينية في المنطقة ، ويتركز توزيعها خاصة حول المناطق الساحلية في تونس والجزائر ومدينة مراكش في المغرب الأقصى .



## يانج \_ شاو :

حضارة يانج \_ شاو النيوليثية ، كانت قاصرة على المناطق الجبلية من مقاطعة هونان في شمال غربي الصين ، وربحا كانت من نتاج قبائل التركهان والقبائل التبتية التي عاشت في هذه المناطق ، وإن كان من المحتمل أنها انتشرت عبر شعاب الجبال إلى أجزاء جنوب شرقي القارة الآسيوية حتى الفلبين ، والفخاز عبارة عن أوان من الفخار الأحمر الناعم ، والمزخرف بشلائة ألوان ، الأبيض والأحمر والأسود ، وعدد من الأشكال ، وخاصة الأواني ذات الثلاث قوائم ، تبدو أنها تتصل بناذج الصين التاريخية ، التي توجد أيضاً في مجموعة البرونز . وقد استعمل أهالي يانج \_ شاو العقيق بدرجة كبيرة ، بالإضافة إلى الأحجار العادية لصناعة أدواتهم ، وكانت الفؤوس من الطراز المستطيل ، وقد عثر أيضاً على أدوات من العظم .

# مناقشات

# و 🕳 تعلیقات

## إدارات الأنظمة وإدارات الأفراد

يفهم من الموضوع الذي كتبه السيد محمد عبد الله الوابل في العدد (٢١) من مجلة الفيصل الصادر في ربيع الأول ١٣٩٩ ه، حول إدارات الأنظمة وإدارات الأفراد الآتي:

- (١) قسم الكاتب الإدارات إلى نوعين:
- (۱) نوع تكون فيه الوظيفة التي تقوم بها الإدارة مستقرة ومستمرة بانتظام مستمدة من أنظمتها وإجراءاتها بحيث لا تهتز أعهالها نتيجة لتغيب موظف واحد أو أكثر . ويسير العمل بصورة منظمة طوال ساعات الدوام وليس متوقفاً \_ أو متقطعاً \_ إذا ما أحسنا التعبير بحضور المدير أو غيابه ليوقع كل شيء ويعطي تعلياته عن كل أمر .
- (ب) يوضح الكاتب النوع الثاني وهو الذي يكون فيه المدير هو الإدارة فإذا غاب غابت معه . . وإذا حضر حضرت معه ويكون فيها كل موظف ووظيفته متلازمان . . فإذا حضر الموظف حضرت الوظيفة والعكس صحيح .
- (٢) يوضح الكاتب أنه في النوع الأول يتكيف الموظفون مع إجراءات الوظيفة وتقاليد الإدارة . أما النوع الثاني فإن الوظيفة هي التي تتكيف مع الموظف . . ويغزو لها منهج . . والشيء الذي له منهج يكتسب منهجه من شخصية مسيّرة أما إذا كان مسار الإجراءات ليس محدداً فإنها إما أن تكون معقدة ، وإما أن تكون ميسرة حسب نفسية الموظف المختص وتهتز كلها تبادلتها الأيدى .
- (٣) استعمل الكاتب اصطلاحات الإدارة ، فيطلق على الأولى بأنها «إدارة أنظمة وإجراءات» ويطلق على الثانية «إدارة الأفراد» وأن الخلل لهاتين الإدارتين سوف يلاحظ أن النوع الثاني يبرز فيه عدد قليل من الموظفين يكون ثقل العمل عليهم لأنهم استطاعوا هضم الإجراءات المعقدة ، وأصبحوا يشكلون مراكز نفوذ يستمدون سلطتهم منها من احتكارهم للمعلومات ، بينا أصبح باقي الموظفين أصفاراً بعكس النوع الأول فإنه لا يوجد شخص لا يمكن الاستغناء عنه في نفس الوقت الذي يظهر لكل شخص أهميته وقيمته . ولكن ضمن الجموع ووفقاً للروح الجاعية .
- ( ٤ ) يفرق الكاتب بين الإدارة الأولى والإدارة الشانية ، فيقـول إن الفرق يكمن في المنهج ، ثم يستدرك فيقول : « إذا جاز اشتقاق هذا الفعل

من منهج » واستعمل هذا التعبير ليدل على إخضاع الحركة أو الإجراء المتكررين لمنهج معين . . ولشرح هذا فقد روى حادثة طريفة وقعت منـذ مدة في إدارة شؤون الموظفين بإحدى الوزارات ، فقد غاب موظف مختص بالإجازات في موسم الإجازات، وغاب معه في نفس الوقت رئيس الشعبة فتعرض المسؤولون في الإدارة لكثير من الضغط من قبل المراجعين فراحوا يبحثون عن موظف يعرف كيف تتم إجراءات الإجازة ، ولكنهم لم يفلحوا ففكروا في حجم المشكلة لـو أن هـذا الموظف ورئيسـه ، لا سمـح الله ، تعرضا لحادث أو أي عائق يمنعها من العمل لفترة أطول ، وحفزهم ذلك على السعى لايجاد حل جذري لهذه المشكلة ، فشكلوا فريق عمل مصغر ليقوم بتحليل سير المعاملات لمعرفة الوضع الحالي للروتين في الإدارة . . وبعد مراجعة عدد كبير من المعاملات وقراءة الشروحات توصلوا إلى رسم خارطة للخطوات التي كان لا يعرفها إلا الموظف المختص ورئيسه المباشر فقط، وكم كان الأمر مفجعاً إذا علمنا أن خطوات بعض أنواع أخرى من المعاملات قد وصلت إلى ٩٠ خطوة . . وبدراسة التقاليد السائدة في الإدارة وجد بأن هناك تقليد مجمع عليه . . وهـ و أن الـ ذي لا يطالب بحق لا يحصل عليه حتى أنك إذا سألت أحد الموظفين عن السبب في تأخر صدور قرار أو إنهاء معاملة أجابك بأن صاحبها لم يـراجع ويعتــبر ذلك مبرراً كافياً لتعطيلها . . ووفقاً لهذا المبدأ فإن الوساطة أصبحت ضرورية حتى ولو كان الأمر صدور قرار إجازة.

## جوانب القوة في المقال

- (١) الاستعراض المنطق الرائع للفرق بين الإدارتين (إدارة الأنظمة وإدارة الأفراد).
- (٢) سلاسة الأسلوب مما يدفع القارئ إلى الاستمرار في متابعة الموضوع دون ملل يذكر.
- الموضوع دون ملل يدفر . (٣) المواقعية في ضرب الأمثلة . . والصراحة في ذكر موضوع الواسطة المتفشية في إنهاء المعاملات وأن الموظفين يعتبرون أنفسهم في مركز عميز وأن صاحب الحق يجب أن يخطب ودهم وكأنهم يمنحونه صدقة وليس
  - حقاً . (٤) القضاء على الروتين في الإجراءات .

## جوانب الضعف في المقال

(١) لم يستشهد الكاتب بأمثلة من تاريخنا الإسلامي الحافل بإدارات الأنظمة والإجراءات التي كانت تطبق على جميع الأفراد بما فيهم شمخص

# مناقشات و تعلیقات

الخليفة نفسه أو أفراد عائلته ، مع أن الأمثال والحكم الإسلامية متوفرة وهي الرابط الأساسي الذي نفخر به في اتجاهاتنا المختلفة . وكان مثله مثل أي كاتب غربي يعالج موضوعاً من موضوعات الإدارة بينا كان يجدر به وهو الكاتب المسلم أن يربط الموضوع بجاضينا ويذكرنا بما كان يجدث ، فإن الذكرى تنفع المؤمنين .

(٢) وقع الكاتب في خطأ التعميم ، فاعتبر أن جميع الموظفين يعملون هذا ، وأنهم جميعاً يمارسون نفس الأخطاء بينها كان الأجدر بـه أن يستثني البعض فيستعمل تعبير «بعضهم» وليس كلهم .

## الرأي الخاص في الموضوع

(١) ذكرني هذا الموضوع بحديث صحفي لأحد مديري التعليم في المملكة عندما تسلم أعباء وظيفته فوجد أن مبنى إدارة التعليم به عدد من المدرسين يوازي عدد الإداريين في الإدارة بينا تعاني المدارس نقصاً في المدرسين، فلما سأل عن السبب كانت الإجابة هي كثرة الأعباء الملقاة على عاتق الإداريين مما استدعى الاستعانة بمدرسين لمعاونتهم فلما بحث الأعباء وجدها تتمثل في خطوات لا حصر لها في أسلوب إنهاء المعاملات في كان منه إلا أن أمر بتشكيل لجنة كان هو على رأسها وبحثت الخطوات التي يسير فيها العمل وتوصلت اللجنة إلى اختصار الخطوات (إلى أقل من الربع) فأصبح الموظف مستريحاً متكيفاً مع الـوظيفة وعاد المدرسون المنتدبون إلى مدارسهم التي كانت تعاني العجز في المدرسين.

(٢) إن أي منهج يوضع على الورق يسهل تصوره منطقياً . . ولكن عند التطبيق قد يصادف من العقبات ما لا يخطر ببال واضع المنهج ، ولذلك فمن المهم جداً أن تعطى المنهجة التي تحدث عنها الكاتب المارسة العملية ليتم معرفة مدى نجاحها أو فشلها .

#### الهدف الذي نطمح إليه

نطمع في الاستفادة من كل الآراء الصائبة في مدارسنا في المملكة العربية السعودية ، فمدير المدرسة الناجح هو الذي يشرف على مدرسته بانتظام . . ومدير الإدارة القادر هو الذي يتابع جهود العمل ويدعمه باستمرار مستمدين عملهم بواسطة الأنظمة والإجراءات ، بحيث لا تهتز ولا ترتبك أعهالها ، ولا تتأخر أو تتعطل ، ويكثر فيها السهو والخطأ إذا ما

غاب المدير أو الوكيل أو أحد المدرسين ، وليس معنى هذا أن مدير المدرسة مستقل عن إدارة التعليم بل إنه جزء منها ومنفذ لأهدافها . . وأهداف التربية السليمة التي ننشرها في المملكة والتي تبنى على الأسس التالية :

الدين واللغة العربية ومتطلبات العصر الذي نعيش فيه .

## السيلز . . أو الفُقُمة

بينا كنت أتصفح العدد (١٧) من مجلة الفيصل الصادر في أكتوبر المهادر في أكتوبر ١٩٧٨ م، فوجئت بمقال على الصفحة ٩١ بعنوان «صيد السيلز» وقد أشبر عنه على غلاف العدد نفسه. وقد ظننت لأول وهلة أن السيلز، اسم لحيوان جديد لم تعرفه اللغة العربية بعد. ولكني عندما توغلت في قراءة المقال واطلعت على الصور المختلفة، تبين لي أن هذا الحيوان معروف في اللغة العربية باسم «الفُقُمْةُ» أو «عجل البحر»، وقد نصت على ذلك كل المعاجم حتى الصغيرة والمختصرة منها.

أما الكلاب البحرية فهي نوع من السمك المفترس يدعى « dogfish » في الإنكليزية وليس «سيلز».

وعجبت كيف أن مترجم المقال قد فاته ترجمة اسم هذا الحيوان الذي هـو موضوع هذا المقال.

سيا بهيج عثمان بروت \_ لبنان

● المجلة: أنت على حق في ملاحظتك. والحق يقع على المترجم الذي لم يسعفه الوقت للرجوع إلى المعاجم... وهذا وجه من وجوه متاعب الصحافة، وإذا كان مثل هذا المبرر يعني الصحافة اليومية والأسبوعية، فإنه لا يبرر للصحافة الثقافية الشهرية الوقوع في مثل هذا الخطأ، مع أنها \_أي الصحافة الشهرية \_ تمر بفترات تدعو إلى الاستعجال في بعض الأمور، وهذا ما يوقعها في مثل هذه الأخطاء.

«وردت للمجلة هذه الطائفة من الكتب في ختلف بجالات المعرفة الانسانية والجلة ترحب بكل عطاء ثقافي جديد من شأنه أن يفتح امام القارىء أفاقا أوسع وارحسب وابعد مدى».



#### الصمت الأخسر

قصة تقع في أربعة فصول من تأليف بسام عبد الله ، يناقش فيها بعض الأوضاع الاجتاعية المتعلقة بالزواج والأسرة مع التعريج على بعض أساليب الحياة الملتوية التي يعيشها بعض الناس ، وعن الحيرة التي تكتنف الكثير عندما يفكرون كيف يعيشون . تقع القصة في ٩٦ صفحة من القطع الصغير . وطنية .

البحث عن الزنبقة البرية ديوان شعر للشاعر خليل العبويني ، يضم مجموعة قصائد وطنية واجتاعية وغزلية ، منها : «أشواق النوارس المهاجرة» ، «رحلة السندباد» ، «أنا والعيد ودفتر الأحزان» ، من منشورات رابطة الكتاب الأردنيين ، عان . يفع في ١٦٤ صفحة من القطع الصغير .

المعالم الأثرية

هذا الكتاب يضم ثلاثة أجزاء عن المعالم الأثرية في البلاد العربية. يستمل الجزآن الأول والثاني منه على آثار من العراق، والمحين الشهاليسة، والأردن وفلسطين، والمملكة العربية السعودية، وسورية، كما يشتمل الجزء الثالث منه على آثار من مصر، ويهذف الكتاب إلى التعريف بالحضارة العربية داخل الوطن العربية وخارجه. صدرت هذه الأجزاء عن المنظمة العربية للتربية والعلوم.

## موت على الماء

جموعة قصص قصبرة تاليف عبد العزيز مشري يجد القارئ فيها أنه أمام رحلات نفسية توجي بجو الشيارع والبيت وصخب المدينة غريباً فيها، حائراً أمام النزمن غريباً فيها، حائراً أمام النزمن الراكض مرة، ومقترباً من الاحلام المستوحاة من الريف القروي مرة أخرى. من إصدار النادي الأدبي مطابع الاشعاع التجارية والرياض، يقع في التجارية و الرياض، يقع في التجارية و الرياض، يقع في التجارية من القطع الصغير.

دليل المسلم

تأليف الشيخ عبد الله خياط في طبعته الشالئة . يبحث القسم الأول منه في الاعتقاد ويضم ثلاثة فصول عن الإسلام ومحاسنه والدعوة إليه وأركانه ، ومراتب الدين ، والتوحيد وفضله ، وأقسام الشرك . ويبحث القسم الثاني : العبادات في خسة فصول عن الطهارة ، والصلاة ، والصيام ، والحج . صدر عن مؤسسة مكة للطباعة . يقع في أكثر من ١٩٠ صيفحة من الحجم المتوسط .

## رسائل المعري

ثلاثة أجزاء شرح وتحقيق الدكتور عبد الكريم خليفة ، يتناولها كهادة خصبة للدراسة فكر أبي العلاء المعري ومواقفه الاجتهادية لكي تقدم مادة غزيرة لدراسة نثره في إطار حياته العامة وعلاقاته الشخصية من خلال مراسلاته فضلًا عن كونها مادة مهمة لدراسة علم أبي العلاء باللغة

والنحو وما يتصل بهما، بالإضافة إلى ملاحظة الشارح المحقق لما ذهب إليه صاحب الرسائل من تطوير للفن النثري وإبداعه فيه صوراً أسلاها عليه خياله الخصب على

أساس من العلم والعقل. الأجزاء

الثلاثة من منشورات اللجنة الأردنية للتعريب والترجة والنشر \_ عيان .

#### الكتاب السنوي

يضم هـذا الـكتاب ـُـــــلاثة أبواب ، يتنــــاول البـــاب الأول منهـــا مجلس إدارة الاتحـــاد ولجــــانه الفنيــة

والقوى البشرية العاملة فيه كها يتعرض لتطور لعبة كرة السلة في المملكة، ويبحث الباب الشائي النشاط الداخلي كالمباريات وما تم فيها من إصابات للأهداف والأخطاء والرميات الحرة، أما

الباب الشالث فيتناول النشاط الخارجي والمقابلات التي تحت بين منتخب المملكة والفرق الأخرى في إطار المناسبات الدولية ، صدر الكتاب عن الاتحاد السعودي

لكرة السلة، ويقع في ١٥٥ صفحة من الحجم المتوسط.

## اليمن عبر التاريخ

كتاب من تأليف أحمد حسين شرف الدين ، يحتوي على عشرة فصول تتضمن تاريخ اليمن مسن القرن الرابع عشر قبل الميلاد وهمو

بدء قيام الدولة المعينية حتى أوائل القرن العشرين وهو تاريخ جلاء الأتراك عن اليمن . طبع الكتاب في مطابع البادية للأوفست \_ الرياض ، ويقع في ٣٥٠ صفحة من الحجم المتوسط .

## المنوعات الثقافية

أجزاء متسلسلة صدر منها الجنزء الأول ويحتموي على (٠٠٠) سوال مع إجاباتها، تدور حول الاقتصاد، الأدب، الفن، الفلسفة، السياسة، التاريخ، الجغرافيا، الرياضيات، الطب، الزراعة، الرياضة، علم الاجتاع، الصحافة، الثقافة العامة ، مبوب حسب الحروف الهجائية ، وتتكون هذه السلسلة من خمسة أجزاء . يقع الجزء الأول في (١٣٧) صفحة من القطع المتوسط، تأليف عبد المنعم شريقى ، طبع مطبعة ومكتبة تشرين في اللاذقية بسورية .

#### صور عربية من إسبانيا

سجل فيه المؤلف عبد الله عمد الشهيل الكاتب السعودي إنطباعاته عن إسبانيا أثناء زيارته لها، وقد نشر على شكل حلقات في مجلة (اليمامة) السعودية تحت عنوان : (الفروس المفقود)، مكون من (١٢٢) صفحة من القطع الصغير، مزود بالصور، صدر عن نادي الرياض الأدبي .

#### للقارئ

يهمنا جداً في الدرجة الأولى أن يستفيد المشترك في المسابقة من المعلومات التي يحصل عليها القارئ عند بحثه عن إجابات الأسئلة ، كما يهمنا أن يقضي القارئ أو يعتاد على زيارة المكتبات للاستفادة مما بها من كتب تحمل زاداً ثقافياً .

وتأني الفائدة من الفوز في المسابقة في الدرجة الثانية ، لأننا حين وضعنا المسابقة لم نكن نهدف للاغراء المادي بقدر ما كنا نهدف إلى استفادة القارئ ثقافياً . والفوز ياتي نتيجة للجهد الذي يبذله القارئ ، ويهذا عند الفوز \_ يكون الكسب مرتين ، مرة الكسب الثقافي ، ومن ثم الكسب المادي ، ومن لم يتمكن من الكسب المادي في الكسب الثقافي لم يفته . وهو أكبر كسب . . . ولا الحكمة نقول : والمال تحرسه ، والعلم يحرسك » .

ونحن حين وضعنا شروط السابقة ووضعنا من بين الشروط أنه من حق القارئ أن يشترك في المسابقة الواحدة مرتين على أن يرفق قسيمتين كنا نعطي القارئ فرصة للإجابة عن أي سؤال قد يجد له إجابتين، ويحتار في أي الإجابتين أصح.

لهذا فالمطلوب أن توضع كل إجبابة مع قسيمتها في ظرف مستقل لتسهيل مهمة اللجنة في الفرز والاطلاع.

كها نتبه القارئ بأن نكون الإجابة على وجه واحد من الورق، وبخط واضح وفي حدود المطلوب، وأن يوضع رقم العدد على الظرف من الخارج، لأننا لاحظنا أن هذه النقطة تفوت على بعض القراء ربحا عن غير قصد .. وهذه الكلمة للتنبيه .. وهذ من وراء القصد.

المجلة

# مسابقة محلة الفيصل

### إيض\_اح

انطلاقاً من رغبة عدد كبير من قراء الجلة المهتمين بالمسابقة في توسيع نطاق قيمة الجائزة جيث تشمل عدداً أكبر من الفائزين، وتجاوباً من الجلة مع هذه الرغبة فقد أجرينا التقسيم المطلوب اعتباراً من هذا العدد الذي يمثل بداية السنة الرابعة للمجلة . . نأمل أن نكون بهذه الخطوة قد حققنا رغبات الكثير من أصدقاء المسابقة مع تمنياتنا بالتوفيق لكل مجتهد .

# سنروط المسابقة وإبضاحات أخرى

١ - قيمة المسابقة عشرة آلاف ريال سعودي . . موزعة على عشر جوائز
 على النحو التالى :

أ \_ الجائزة الأولى ٢٠٠٠ ريال

ب\_ الجائزة الثانية ١٥٠٠ ريال

ج ـ الجائزة الثالثة ١٠٠٠ ريال

إلى جانب سبع جوائز مالية قيمة كل جائزة (٥٠٠ ريال سعودي)، وعشر جوائز أخرى قيمة كل جائزة (٢٠٠ ريال سعودي).

- ٧ المطلوب الإجابة على جميع الأسئلة . . وارفاقها مع قسيمة العدد الخاصة بالمسابقة موضحاً عليها الاسم ثلاثياً أو رباعياً \_ إن أمكن \_ مع وضع العنوان بوضوح لضهان وصول قيمة الجائزة إلى المشترك في المسابقة حالة الفوز .
- ٣ ـ ترسل الإجابات على العنوان التالي:
   (الرياض المملكة العربية السعودية ـ مجلة الفيصل ص. ب (٣) المسابقة).

مع ذكر رقم المسابقة على الغلاف من الخارج.

٤ - أية إجابة تصل بعد ٤٥ يوماً من صدور العدد لا يلتفت إليها .

 من حق القارئ أن يشترك باسمه في المسابقة الواحدة أكثر من مرة على شرط ارفاق قسيمة المسابقة مع كل رسالة.



# السؤال الأول: من أول من قال في خطبته «أما بعد»، وأول من وقف على شرف واتكاً على السيف والعصا حين يخطب؟ اذكر أسماء مؤلفي الكتب التالية: الموشح \_ اللباب في تهذيب الأنساب \_ مشوار المحاضرة \_ الأوراق \_ عيار الشعر. السؤال الثالث: أين تقع هذه المدن: أربد \_ اسفى \_ عنابة \_ الحديدة \_ المنستير \_ . السؤال الرابع: اذكر أسماء قادة المعارك التالية: مؤتة \_ بلاط الشهداء \_ واترلو \_ طروادة \_ وادي المخازن. السؤال الخامس: بدأت جائزة الملك فيصل العالمية بمنح جوائزها اعتباراً من العام الهجري ١٣٩٩ ، اذكر أسماء العلماء والأدباء الذين نالوا هذه الجائزة لعامي ١٣٩٩ و ١٤٠٠ه، وجنسياتهم. السؤال السادس: مَنْ بنى سد مارب ( في البمن ) . . وفي أي تاريخ ؟ السؤال السابع: ما الأسماء التي كانت تطلق على مدينة دمشق؟ السؤال الثامن: كم يبلغ قطر كل كوكب من الكواكب التالية . . وكم ميل يبعد كل كوكب منها عن الشمس؟ عطارد \_ الأرض \_ المريخ \_ الزهرة . السؤال التاسع: ماذا تعنى المصطلحات التالية: يوتوبيا \_ بيبليوجرافيا \_ البرناسية \_ الهيلينية . السؤال العاشر: قام « روبرتس رتننسز » بأول ترجمة لاتينية للقرآن الكريم . . متى كان ذلك . . أي في أي عام ؟ السيملة مسابقة محلة المهنة: -----المهنة

العنوان: ------

(49) 1te LC (49)

## نتائج مسابقة العدد الثاني والمشلاشين

- فاز بالجائزة الأولى وقيمتها (٣٠٠٠) ثلاثة آلاف ريال سعودي الأخ عبد الحق اسطيطو \_ ٦ \_ طريق الأندلس طنجة \_ المغرب.
- وفاز بالجائزة الثانية وقيمتها (٢٠٠٠) الفا ريال سعودي الأخ عدنان محمد داوود، دمشق ـ سورية، غيم خان الشيخ، مدرسة بئر السبع الإعدادية، بواسطة السيد سليم رشيد.
- وفاز بالجائزة الثالثة وقيمتها (١٥٠٠) الف وخمسائة ريال سعودي الأخ موسى جبير أبو خميس، مدير مدرسة طبريا الابتدائية، بواسطة السيد شريف، مركز شؤون أسر شهداء

- فلسطين، مقابل جامعة بيروت العربية \_ بيروت \_ لينان.
- وهناك سبع جوائز قيمة كل جائزة (٥٠٠) خمسائة ريال سعودي فاز بها الإخوة والأخوات الآتية أسماؤهم :
- الأخت فاطمة بنت عبد العريز العلى، المدينة المنورة.
- الأخ محمد رجاء حنفي، ص.ب
   ۲۰۷۷ القاهرة \_ مصر.
- الأخ عبد الرحمن حمدنا الله ص. ب
   ١٩٠٨ ، معهد الأشعة التشخيصية والعلاجية

- العالي ، الخرطوم \_ السودان .
- الأخ سعد الدين السرحوني كلية العلوم، حي المعلمين بحي التحرير رقم ٣٠٧ \_ تونس.
- الأخ محمد راتب سلامة أبو ارميلة،
   كلية الطب، الجامعة الأردنية، عمان ـ
   الأردن.
- الأخ إسماعيل شعبان فوز، حي الرمل
   الشهالي، حارة علي جمال، صالون الأهرام،
   بواسطة عز الدين حيش، اللاذقية \_ سورية.
- الأخ بدر محمد عبد الله زرعة ، علة السلامة ، عارة الزرعة \_ الطائف .

## أجوية مسابقة العدد الثالث والثلاثين

- ج ١ أول من أوجد نظام البريد في التاريخ الإسلامي أبوجعفر
   المنصور (الرجع تاريخ الإسلام السياسي).
  - ۲ الغواصة تعوم وتغوص حسب قانون ا أرخيدس،
- ج ٣ نهر الدانوب، يجري في عدد من الدول والمدن الأوروبية منها: ١ \_ ألمانيا / أولم \_ داتسيون \_ باساو.
  - ٢ \_ االنمسا / لينز \_ ڤيينا .
  - ٣ \_ تشيكوسلوفاكيا / برسبودج .
    - ٤ \_ المجر / بودابست .
    - ه \_ يوغسلافيا / بلغراد
      - ٦ \_ بلغاريا / روز .
  - ٧ \_ رومانيا / برايلا \_ جالاتي .
- ج ٤ المكحل لقب يطلق على طبيب الأنف والأذن والحنجرة، والكمل لقب يطلق على طبيب العيون.
  - ج ٥ قادة المعارك التالية:
  - ١ ــ الزلاقة : يوسف بن تاشفين .
  - ٢ \_ عين جالوت : الظاهر بيرس .
  - " \_ حطين : صلاح الدين الأيوبي .

- ٤ \_ الجسر : أبو عبيدة الثقني .
- · \_ البويب : المثنى بن حارثة الشيباني .
- ج ٦ أبو القاسم الزهراوي أول طبيب فتت الحصى في المثانة .
- ج ٧ رئيس الوزراء أيام العرب في الأندلس كان يدعى بالحاجب.
  - ج Λ كلمة «وزير» وردت في سورتي طه والفرقان.
    - ج ٩ مؤلفو الكتب التالية :
    - ١ \_ إمتاع الأسماع : المقريزي .
    - ٢ \_ نفح الطيب : التلمساني المقري .
  - ٣ ـ النجوم الزاهرة : ابن تغري بردي .
- ٤ \_ بغية الوعاة في طبقات النحويين والنحاة : السيوطي .
  - ج ١٠ من أشكال تطعيم النبات:
    - ١ \_ البرعم .
    - ٢ \_ اللسان .
    - ٣ ـــ الشق .
    - ٤ ــ اللصق .
    - التقشير .

## ALFAISAL MAGAZINE

MONTHLY CULTURAL MAGAZINE PUBLISHED BY AL-FAISAL CULTURAL HOUSE

> All Correspondence To: Riyadh-Saudi Arabia Al-Faisal Magazine P.O.Box 3

Tel.: 4543026 - 4543027



#### **EUROPE - AMERICA - ASIA**

| Delgium        | BF  | 200  |
|----------------|-----|------|
| Denmark        | DKR | 30   |
| Finland        | FMK | 30   |
| France         | FF  | 15   |
| F.R.G.         | DM  | 10   |
| Greece         | DR  | 100  |
| Italy          | L   | 4000 |
| Netherlands    | DFL | 10   |
| Norway         | NKR | 30   |
| Pakistan       | RS  | 10   |
| Portugal       | ESQ | 100  |
| Spain          | PTS | 150  |
| Sweden         | SKR | 30   |
| Switzerland    | SF  | 15   |
| United Kingdom | £   | 2    |
| U.S.A.         | \$  | 5    |

#### أسعار الاشتراكات السنوية:

لـلأفــراد ١٥٠ ريالا سعودياً لغير الأفراد ٢٥٠ ريالا سعودياً ترسل قيمة الاشتراك باسم مجلة الفيصل

#### ANNUAL SUBSCRIPTION RATES

Personal Subscription : S.R. 150

Others : S.R.250

PAYABLE TO AL-FAISAL MAGAZINE



مجلة ثقافية شهرية تصدرعين دار الفيصل الثقافية

المراسلات الرياض - المملكة العربية السعودية مجلة الفيصل ص.ب ۲۱)

هاتف: ۲۲-۲۲۰۱۹ ـ ۲۰۲۳۹۰۹



## أسعار بيع النسخ في البلاد العربية

| ملكة العربية السعودية ٨ ريا        | <u> </u> | ريالات |  |
|------------------------------------|----------|--------|--|
| كــويت ٩٠٠ قلـ                     | ٦        | فلس    |  |
| مارات العربية المتحدة V در         | Ġ.       | دراهم  |  |
| الــر ٦ ريا                        | Ġ.       | ريالات |  |
| حريــن ٥٠٠ فلد                     | ٥        | فلس    |  |
| لطنة عمان ٢٠٠ بس                   | ٦        | بسة    |  |
| اردن ٤٠٠ فلد                       | ٤        | فلس    |  |
| . ع. البمنية ٦ ريا                 |          | ريالات |  |
| . اليمن الديمقراطية الشعبية ٨٠٠ فل | ٨        | فلس    |  |
| سر ۳۰۰ ملا                         | ٣        | مليم   |  |
| سودان ۳۰۰ ما                       | ٣        | مليم   |  |
| خــرب ٥ در                         |          | دراهم  |  |
| ـونس ٠٠٠ مل                        | 0        | مليم   |  |
| فزائسر ٥ دن                        |          | دنانير |  |
| مـــراق ٤٠٠ فل                     | ٤        | فلس    |  |
| وريــة ٥ لير                       |          | ليرات  |  |
| ــنان ٥ لير                        |          | ليرات  |  |
| سا ۸۰۰ در                          | ٨        | درهم   |  |

